#### Izdavač: Orijentalni institut u Sarajevu Zmaja od Bosne 8b, Kampus Univerziteta u Sarajevu 71000 Sarajevo, BiH, email: ois@bih.net.ba

Glavni urednik: Dr. Lejla GAZIĆ

Odgovorni urednik: Dr. Behija ZLATAR

Recenzenti: Dr. Kerima FILAN Dr. Namir KARAHALILOVIĆ

> Tehnički urednik: Sabaheta GAČANIN

> > Naslovna strana: Adel KAPO

Dizajn i prijelom: Mahir SOKOLIJA

Štampa: Bemust, Sarajevo

Izdanje ove knjige finansiralo je Ministarstvo kulture i sporta Kantona Sarajevo

### ORIJENTALNI INSTITUT U SARAJEVU POSEBNA IZDANJA XXVII

#### FEHIM NAMETAK

# POJMOVNIK DIVANSKE I TESAVVUFSKE KNJIŽEVNOSTI



#### **UVOD**

Divanska književnost je elitistička književnost osmanskog perioda. Do Osmanlija ona nije postojala kod Turaka jer naprosto nije bilo uvjeta za njen nastanak. Tek sa utemeljenjem i konsolidiranjem ovoga Carstva, akumuliranjem bogatstava i stvaranjem uvjeta za visoko obrazovanje počinju se stjecati uvjeti za jedno takvo književno stvaralaštvo. Do formiranja Osmanskog carstva Turci su prošli različite faze i u profiliranju i sazrijevanju vlastite kulture. Islamizacija Turaka koja je započela u desetom stoljeću do osmanskog je perioda uglavnom završena i izuzev malih grupa turkofonskih naroda svo tursko stanovništvo u Aziji pripadalo je islamu. Različite turkijske dinastije prije Osmanlija-Karahanidi, Gaznevidi, Harizmšahovi, Seldžuci, potom razne kneževine nastale raspadom velikog Mongolskog, a kasnije i Seldžučkog carstva već su imale uglavnom isprofiliran vjerski život u okviru sunijskog islama sa izraženim tesavvufsko-tekijskim organizacijama, također, uglavnom u okviru sunizma.

I pored toga što su osmanski Turci i gotovo svi islamizirani narodi u okviru Osmanskog carstva pripadali sunijskom islamu, ako se govori o kulturi, a posebno o književnosti ne smiju se donositi uprošćeni zaključci da je divanska književnost kao najsuptilniji izričaj islamske kulture Osmanskog carstva isključivo obojena sunijskim islamom. Prožimanje svjetskih kultura je svevremenski proces pa nijedna nacionalna kultura nije lišena utjecaja drugih, dalekih, reklo bi se nepoznatih kultura. Kad se govori o starim civilizacijama, poznato je da su one međusobno zračile jedna na drugu, prožimale se, upotpunjavale i razvijale. Na svome putu od Centralne Azije, od kineskih granica, Turci su se susretali sa različitim civilizacijama od kojih su neke više a neke manje ostavljale tragove na formiranju turske kulture koja će svoj puni sjaj doživjeti u Anadoliji u susretu sa iranskom i bizantijskom kulturom.

Klasična divanska književnost, pri čemu prije svega podrazumijevamo divansku poeziju, nastala je na zasadama tekovina islamske civilizacije, zasnovana je prije svega na glavnim izvorima islama Kur'anu i hadisu, u svojoj je osnovi imala tesavvufske postavke, ali je također baštinila tradicije velikih azijskih civilizacija: kineske, indijske i naročito

iranske. Ali ne mali značaj u formiranju ideja divanskih pjesnika imale su i tradicije drugih bliskoistočnih naroda i religija: Jevreja, kršćana i zoroastrovaca. I dok Perzijanci često posežu za simbolima preuzetim iz njima bliske zoroastrovske tradicije, dotle Turci u susretu sa Bizantincima i nerijetko Mlečanima i Đenovežanima posežu i za simbolikom kršćanstva/hrišćanstva. A kako je arapska islamska filozofija još od najranijih vremena svoga nastanka bila upoznata sa grčkom filozofijom, to su još u stara vremena utjecaji te filozofije prisutni u filozofiji islamskih naroda, pa su saznanja o grčkoj filozofiji i filozofima tim putem, preko Arapa i Iranaca, dospjela i do Turaka i postala sastavnim dijelom njihove kulture, što je posebno našlo odraza u bogatstvu tema i motiva u divanskoj poeziji. I kao što divanski pjesnici osim Kur'ana i hadisa teme crpe i iz drugih starih religija i svetih predaja tako su i grčki filozofi za njih predstavljali simbole mudrosti, grčki liječnici simbolizirali su samu medicinu kao znanost, historičari i geografi su također bili poznati i cijenjeni, a vojskovođe (ovdje u prvom redu treba spomenuti Aleksandra Velikog) predstavljaju simbol moći i umijeća ratovanja. Čitave su priče i mitovi često sažeti u samo jednom izrazu, prepoznatljivoj slici, ponekad u formi općih pojmova koji se nalaze u stihovima divanskih pjesnika. Kao plod visoke kulture, ova književnost je i održavala visoku kulturnu razinu onih koji su u njoj učestvovali bilo kao stvaratelji bilo kao njeni konzumenti.

U poetici divanske poezije se ne zapažaju velika odstupanja od uobičajenih normi bez obzira na uspone i padove Carstva, na društvene, moralne i materijalne krize kroz koje je Carstvo prolazilo kroz duga stoljeća svoga trajanja.

Divanska književnost predstavlja kulturnu tekovinu svih naroda koji su partipicirali u kulturi Osmanskog carstva, a pogotovo onih koji su se i vjerom poistovjećivali sa osnovnom vjerskom orijentacijom Carstva i njegove politike. Tako je u toku četiri stoljeća osmanske vlasti u Bosni i Hercegovini i znatan broj Bošnjaka učestvovao u pisanju i konzumiranju književnosti na turskom jeziku, a napose divanske književnosti. Istaknutiji bošnjački pjesnici divanske poezije ostavili su u svojim divanima i poneku pjesmu na perzijskom pa i na arapskom jeziku, tek kao dokaz da su im poznati jezici i literature koji su inače bili podloga za nastanak osmanske divanske literature.

Kako je u posljednjim decenijama naglo porastao interes za proučavanjem divanskih pjesnika i izdavanjem kritičkih izdanja njihovih divana u samoj Turskoj, pri čemu su izdati i divani pjesnika bošnjačkog porijekla, siguran sam da i mi imamo valjanih razloga da učestvujemo i u interpretaciji djela divanskih pjesnika, pogotovo onih koji su stvarali u Bosni i Hercegovini ili onih koji su porijeklom bili Bošnjaci. Imamo li u vidu da su se neki od njih oglasili stihovima i na bosanskom jeziku,

njihova pripadnost našoj kulturi uopće ne može biti upitna.

Poezija koja je dobila punoću svoga izražaja u eri osmanske imperije, kako se iz svega naprijed rečenog razumije, nije samonikla književnost turskog naroda, ali ako bismo željeli reći koji je to utjecaj najdominantniji u profiliranju ovog specifičnog književnog stvaralaštva, bez ikakve dileme možemo ustvrditi da je to utjecaj klasične perzijske književnosti. Ali ako govorimo o utjecaju perzijskog jezika u osmanskoj divanskoj poeziji pogrešno bi bilo to tumačiti time da su osmanski pjesnici razmišljali na perzijskom jeziku. Oni su preuzimali gotove klišeje, izraze izbrušene u perzijskoj poeziji u proteklim stoljećima i bili ih u stanju koristiti ne samo u osmanskoj poeziji na turskom jeziku nego su mnogi od tih pjesnika usput stvarali i pjesme na perzijskom jeziku. Mora se zapravo znati da se u osmanskim školama izučavala gramatika turskog jezika, ali da je također bilo obavezno učenje gramatika arapskog i perzijskog jezika na kojima se također obavezno izučavala bogata literatura iz oblasti teologije, tradicije, prava, tesavvufa i raznih znanosti i na kojima su čitana djela klasične književnosti arapske i perzijske, posebno ove potonje. O utjecajima perzijskog jezika i književnosti se može govoriti od XIII stoljeća, od pjesama Sultana Veleda, sina Mevlana Celaluddina Rumija, koji je u svoju poemu na perzijskom jeziku od blizu 1000 distiha ubacio 75 distiha na turskom jeziku (ukupno ima oko tristo stihova na turskom jeziku) pa do devetnaestog stoljeća kada je Sarajlija Muhamed Šakir Muidović, uz dvadesetak pjesama na turskom ostavio i 2-3 pjesme na perzijskom koje su sve spjevane istim manirom, sa istom simbolikom i istom terminologijom. Za pjesnika (Nef'î)ja (1582.-1635.), koji se općenito smatra najvećim majstorom kaside u osmanskoj poeziji, ističe se da i ne govori o drugim junacima izvan iranske mitologije. Za njega kao da i ne postoje drugi junaci osim onih koji su spomenuti u Šahnami. Perzijska historija, ali isto tako i mitologija koja se potpuno pomiješala sa poviješću, pozajmila je osmanskoj turskoj književnosti svoje junake, svoje careve (husrev-kisra) koji su, svaki od njih pojedinačno, "upamćeni" po nekim svojim osobinama i u klasičnoj osmanskoj poeziji.

Specifična terminologija prenijeta iz tesavvufa u divansku poeziju trajala je i u osmanskoj i perzijskoj literaturi dokle god je ta literatura trajala, tako da je susrećemo i u Divanu Imama Homeinija u XX stoljeću.

Kako je divanska književnost zasnovana na estetičkim normama arapske i perzijske literature, posebno ove potonje, perzijska literatura je na isti način učestvovala i u formiranju ukusa u književnostima drugih turskijskih naroda. Tako se ne mogu uočiti gotovo nikakve razlike između poimanja ljepote i lijepog u književnosti kod jednog Ali Şîr Nevâîja, čagatajskog pjesnika XV stoljeća i Ahmed-paşe, njegovog suvremenika koji je živio i stvarao u osmanskom miljeu.

Mnogi divanski pjesnici ostavili su kompletne divane - zbornike poezije i veliki broj tih pjesnika je poznat jer su njihovi divani, iako u rukopisima, sačuvani u velikom broju. Djela pak mnogih su upravo iz toga razloga što su čuvana u rukopisnim kodeksima, najčešće u privatnom posjedu, vremenom propala. Pored cjelovitih divana, pjesme nekih divanskih pjesnika, posebno onih poznatijih, su sačuvane u medžmuama (tur. mecmû'a, ar. mağmû'a), zbornicima raznovrsnih književnih i neknjiževnih sadržaja. Neki su pjesnici, bilo da imaju kompletan divan ili ne, spomenuti u tezkirama, svojevrsnim antologijama u kojima su donošene biografije pjesnika sa primjerima iz njihove poezije. U tezkirama, nastalim od XVI do XIX stoljeća su ukupno spomenuta 3.182 pjesnika sa najnužnijim podacima o njihovu porijeklu, zanimanju i kratkom ocjenom njihova pjesnička djela. Obzirom da je veliki broj pjesnika ostao izvan domašaja saznanja pisaca tezkira, smatra se da je u toku trajanja Osmanskog carstva djelovalo oko 5.000 pjesnika.

Govoreći o divanskoj književnosti nije moguće zaobići spominjanje tesavvufa i tesavvufske književnosti. Tesavvuf kao specifičan pogled na svijet koji je imao svoje zapaženo mjesto u čitavu islamskom svijetu nije mogao nikako obići divansku književnost. Iako postoji i specifična tesavvufska književnost njegovana u tekijama različitih sufijskih bratstava, ovi tokovi – divanska i tesavvufska literatura – nisu mogli ostati nikako lišeni međusobnih utjecaja, one su se tokom čitavog svoga trajanja, koje se i vremenski prilično podudara, toliko prožimale da se pouzdano može izreći da koliko god je terminologija tesavvufske književnosti ukomponirana u pjesme divanskih pjesnika, isto tako susrećemo tipične termine divanske poezije kod pjesnika tesavvufa pa i kod onih pjesnika koji su poput Yunusa Emrea, Karacaoğlana ili Kaygusuz Abdala stvarali tesavvufsku (tekijsku) literaturu potpuno u duhu narodne poezije. Koliko god je razlika postojala između tekijske narodne i divanske poezije, ni jedna od ovih nije mogla ostati u potpunosti van domašaja utjecaja druge. Jezik narodnog pjesnika i jezik divanskog pjesnika, koliko god se u suštini razlikovali, sadrže i mnogo toga zajedničkog. Uz sve ovo, malo je stihova divanske poezije koji se ne bi mogli i profano shvatiti i tumačiti i u tome i jeste umjetnička vrijednost divanske poezije što daje mogućnost, pored mističkog tumačenja, i za hedonističko tumačenje stihova.

Svaki stih (beyit) u divanskoj poeziji mora imati zaokruženo značenje. Misao se ne prenosi iz stiha u stih. Stoga je stih morao nositi važnu poruku, lijepo izrečenu i potpunog značenja. Za sve ovo je trebalo birati riječi koje su mogle nositi takvu poruku, riječi ili čitave konstrukcije koje su u sebi sublimirale znanja i kazivanja brojnih generacija i raznih naroda.

Iz ovoga proizlaze teškoće u prevođenju i tumačenju mističke i divanske poezije o kojima govori i S.H.Nasr kad se osvrće na djelo Mevlana Celaluddina Rumija Divân-i şems: "Muzički i alkemijski aspekt ove simfonije će ostati zauvijek neprevodiv. Divân-i şems, zajedno sa Hafizovim Divanom, vjerovatno je djelo koje je u najmanju ruku prikladno za prijevod s tačke gledišta orkestracije riječi i sklada i afekta koji sam njegov prijevod izaziva u duši čovjeka koji govori perzijski jezik". (S. H. Nasr, Islamska umjetnost i duhovnost, Sarajevo, 2005., str. 136). Ovom mišljenju Nasra treba dodati da je sličan slučaj i sa prevođenjem divanske poezije sa osmanskog jezika jer osim "muzičkog i alkemijskog aspekta" ove poezije koji proistječe iz specifične metrike i terminologije, čitatelj će se susresti s apsolutnom hermetičnošću stiha priđe li mu isključivo s aspekta profanog značenja leksema korištenih kao ustaljenih termina u divanskoj poeziji. Čitatelju divanske poezije apsolutno ne može pomoći bilo koji rječnik suvremenog turskog jezika, a od velike mu pomoći neće biti ni najbolji rječnik osmanskog jezika jer su to standardni rječnici za turski (osmanski) jezik u određenom vremenskom periodu. Tek u novije vrijeme se izdaju stručni terminološki rječnici koji su od velike koristi za razumijevanje hermetičkih stihova i tekstova divanske književnosti, ali ni jedan od njih nije, naravno, sveobuhvatan.

I kao što je nemoguće napraviti izdanje nekog osmanskog pjesnika bez nužnih objašnjenja (ovdje se ne radi o prijevodima na suvremeni turski jezik), također je nemoguće prirediti izbor iz pjesništva nekog divanskog ili tesavvufskog pjesnika u prijevodu na naš jezik, a ne propratiti ga rječnikom karakterističnih termina, koji su inače najčešće neprevodivi, a da bismo mogli očekivati da će naš čitatelj i razumjeti prijevod namijenjen njemu. Treba za potpunije razumijevanje, naime, znati kakvu konotaciju ima veliki broj vlastitih imena i to od onih iz grčke antike, iranske mitologije, Biblije, islamske povijesti do imena znamenitih suvremenika pjesnikâ koje želimo prevoditi i interpretirati. Treba znati simboliku koju sa sobom nose nebeska tijela, arapska slova i brojni termini i fraze koji nose simbole najranije islamske povijesti. Kao uvjerljiv dokaz perzijskih utjecaja u prihvatanju tema i motiva iz klasične perzijske literature u osmansku tursku, koristili smo se

primjerima iz poezije najstarijih osmanskih pjesnika koji su te utjecaje izravno primali iz perzijske literature. Tu na prvom mjestu mislimo na Sinan-pašu (1440.-1486.), autora čuvene Tezarrûname (djela sastavljenog u rimovanoj prozi i stihovima) i Ahmed-pašu (um. 1497.), autora Divana, obojica su bili u blizini sultana Bajezida II, pjesnici koji su usvajali perzijsku i stvarali osmansku terminologiju za slijedeća stoljeća. Ahmed-paša je pjesnik koji je svojom poezijom obilježio čitavu epohu i formirao književni ukus na dvoru i među suvremenicima. Istina, još za svoga života je okrivljavan zbog prevelikog oponašanja iranskih pjesnika, ali nije tajna da se na njegovom stvaralaštvu uočava utjecaj Savedžija, Hudžendija, Hafiza pa čak i suvremenika mu Džamija. Sinanpaša se pak istakao kao prozaist, autor čuvene Tazarrûnâme, djela koje je sadržavalo niz religioznih i moralnih razmišljanja napisanih visokim umjetničkim stilom. Oni i njihovi suvremenici su bili učitelji kasnijih naraštaja divanskih pjesnika. Naravno, zanimljivi su i primjeri iz poezije pravih klasika osmanske poezije (Bâkî, Fuzûli, Nef'î, Nedim) kao i primjeri stihova istaknutih divanskih pjesnika bošnjačkog porijekla (Hasan Ziyâ'î, Sabit Užičanin, Fadil-paša Šerifović) koji su se uklopili u tada važeće trendove otmjene literature i ostavili nam svoje divane na osmanskom turskom jeziku. Hasan Ziyâ'î Mostarac (um. 1584.) posebno je pjesnički zanimljiva ličnost što je na svom primjeru, kao prepisivač rukopisa perzijskih klasika i kao autor petnaestak pjesama na perzijskom jeziku u sklopu svoga zamašnog divana na osmanskom turskom jeziku, pokazao otkuda su osmanski pjesnici, pa i oni sa našeg tla neposredno crpili inspiraciju, a ako im je ona nedostajala, preuzimali gotove šablone iz te kulture i literature. Tu je i Derviš-paša Bajezidagić, nešto mlađi sugrađanin i suvremenik Zijaijin čija je čitava biblioteka rukopisnih kodeksa perzijskih klasika (sada u Gazi-Husrevbegovoj biblioteci u Sarajevu) očit dokaz perzijskih utjecaja u osmanskoj turskoj književnosti pa i književnosti Bošnjaka koji su participirali u stvaralaštvu tada zajedničke imperije. Isto se može reći i za Sarajliju Sukkeriju Zekerijja, mevlevijskog pjesnika čiji se jedini rukopis Divana nalazi u Muzeju Mevlane u Konji i čija Sakinama na perzijskom jeziku odaje duh i ukus perzijske klasike, kao i za jednog od najvećih bošnjačkih pjesnika XVII stoljeća Ahmeda Hatema Bjelopoljaka (Akovali), koji je u svome Divanu, pretežito spjevanom na osmanskom turskom jeziku spjevao i po 35 pjesama na arapskom i perzijskom jeziku.

Iako ovaj moj rad predstavlja prije svega pomoć za naše istraživače književne baštine Bošnjaka na osmanskom turskom jeziku, treba ga smatrati tek početkom i prvim priručnikom te vrste, kakvih će, nadam se, biti još opširnijih i obuhvatnijih. Svaki termin koji se ovdje donosi

provjeren je u literaturi i to po mogućnosti u djelima klasika divanske poezije, ali time ne iscrpljujemo mogućnost da poneki termin ne može imati i još poneko značenje koje ovim rječnikom nije obuhvaćeno.

Termini divanske poezije čiji se rječnik ovdje donosi najvećim su dijelom porijeklom iz arapskog ili perzijskog jezika, ali oni su dobili formu i izgovor u osmanskom turskom jeziku i prilagođeni su jezičkim zakonima toga jezika. Stoga smo se koristili transkripcijom koja odgovara turskom jeziku i koja se koristi otkako se za turski jezik (pa i za transkribiranje starih tekstova) koristi turska latinica. Postojanje turske latinice, prilagođene izgovoru turskog jezika, oslobađa nas obaveze da se koristimo međunarodnom transkripcijom koja nije jedinstvena, naime za arapske, perzijske i turske riječi i tekstove postoje različite transkripcije u engleskom, francuskom ili njemačkom govornom području. Obzirom da se za transkribiranje riječi i iz arapskog i perzijskog kao i iz turskog jezika sve više koristi transkripcija prilagođena engleskom jeziku (npr. sajdah, 'arsh, adhân) koja nije adekvatna za turski, a daleko je i od našeg izgovora, to je razlog više da za ovaj terminološki rječnik koristimo tursku latinicu (secde, 'arş, ezân). Postojanje preglašenih vokala u turskom jeziku (ö, ii) kao i vokala ı, koji se u međunarodnim transkripcijama ne prenose dosljedno, razlog je više da se u ovom radu opredijelimo za korištenje turske latinice. Ona je ovdje prilagođena za osmanski jezik jer se donose oznake za dužinu vokala i oznaka za arapski 'ayn (').

\* \* \*

Na kraju, želim se ovom prilikom zahvaliti kolegama i kolegicama koji su mi sugestijom ili konkretnim primjerom pomogli da ovaj rad bude bolji nego što bi bio bez njihove pomoći i suradnje. Tu prije svih spominjem kolegu prof. dr. Amira Ljubovića koji mi je dao ideju za ovaj rad, recenzente rukopisa koji je prethodio ovoj knjizi dr. Kerimu Filan i dr. Namira Karahalilovića, kolegicu mr. Alenu Ramić koja je pročitala cijeli rukopis knjige i otklonila brojne greške, kao i direktoricu Orijentalnog instituta dr. Behiju Zlatar koja je uvijek bila spremna za pomoć i suradnju. Svima, kao i mojim učiteljima u ovom poslu prof. Salihu Traki i rahmetli prof. Ešrefu Kovačeviću dugujem veliku zahvalnost.

## TRANSKRIPCIJA

| 1                                                               | a, e        |
|-----------------------------------------------------------------|-------------|
| ب                                                               | b           |
| ت                                                               | t           |
| ث                                                               | S           |
| ج                                                               | С           |
| ح                                                               | h           |
| خ                                                               | h           |
| 7                                                               | d           |
| 2                                                               | Z           |
| ر                                                               | r           |
| j                                                               | Z           |
| س                                                               | S           |
| ش                                                               | Ş           |
| ص                                                               | S           |
| ض                                                               | Z           |
| ط                                                               | t           |
| ظ                                                               | ${f z}$     |
| ع                                                               | 6           |
| غ                                                               | g, ğ<br>f   |
| ف                                                               |             |
| ق                                                               | k           |
| <u>ك</u>                                                        | k, ğ, g, n, |
| J                                                               | 1           |
| م                                                               | m           |
| ن                                                               | n           |
| ٥                                                               | h           |
| و و ، ن ، و و و و ن ع ، م و و و و د د د د د د د د د د د د د د د | h<br>v      |
| ی                                                               | У           |
|                                                                 |             |

### SKRAĆENICE

ar. – arapski bos. – bosanski dosl. – doslovno fig. – figurativno osm. – osmanski per. – perzijski tes. – tesavvuf tj. – to jest tur. – turski v. – vidjeti



## TERMINOLOŠKI RJEČNIK DIVANSKE I TESAVVUFSKE POEZIJE



- âb, voda, more, suza, rijeka, znoj; metaforički: ljepota, dobrota; kao tesavvufski termin: Božansko nadahnuće, savršena duša, potpuni razum (kulli 'akl).
- Âb simbolizira mnoge pojmove iz sfere duhovnosti, ali češće u poeziji dolazi u konstrukcijama, npr. *âb-i ahmer* vino, *âb-i çeşm*, suza, *âb-i dest*, voda za pranje ruku (abdest) itd.
- **âb-ı ateş efrûz,** voda koja rasplamsava vatru; tes. Božansko nadahnuće.
- **âb-1 câvidanî**, voda života, v. âb-1 hayat.
- **âb-1 cevânî,** voda života, eliksir mladosti v. *âb-1 hayât*.
- âb-ı dîde, suza.
- âb-ı harâbât, voda ruševina. Kako harabat znači ruševina (tekija) ovaj termin označava često bezgrešno stanje.
- âb-ı hayât mey, vino izvora života, u divanskoj poeziji metafora za usne voljene osobe.
- **âb-1 engûr**, voda grozda, sok od grožđa, vino.

- U tesavvufskoj poeziji: ljubav prema Bogu.
- âb-1 hayât, voda života, legendarna voda koja daje vječni život čineći čovjeka besmrtnim. Izvor joj je obavijen tminom, a nalazi se u nepoznatoj zemlji. Po starim legendama ovu vodu su najprije pronašli i nje se napili Božji poslanici Hizr i Ilyas. Kasnije je Bog sakrio ovu vodu od ljudskih pogleda pa do nje nije došao ni Aleksandar Veliki iako je išao do Zemlje tmine. Sufije smatraju da, ukoliko ne možemo pronaći vodu života, odnosno eliksir vječne mladosti na ovom svijetu, treba gledati u vode tekućice, u bilje i sve živo oko sebe u čemu se ona nalazi.
- âb-ı Hızır, Hizrova voda, voda života, v. âb-ı hayat.
- **åb-1 kevser**, izvor rajske vode, kevser. v. *kevser*.
- âb-ı rû(y), voda lica, bjelina lica, čast, obraz.
- âb-ı Zemzem, izvor Zemzem koji se nalazi u haremu Ka'be u Mekki, Abuzemze. Legende za pojavu Zemzema sežu do vremena Ibrahim a. s. (Abraham)

kada je njegova žena, koja se porađala, tražeći vodu došla do mjesta gdje je izbila iz zemlje voda. Izvor Zemzema simbolizira život i spas, slično kao voda života (*âb-ı hayât*).

- **âb-ı zındegânî**, voda života, v. *âb-ı* hayât.
- **âb-keş**, vodonoša, onaj ko donosi vodu u mevlevijsku tekiju.
- âb ü dâne, voda i zrno; u tes. označava onoga koji ističe loše strane pohlepe, a hvali skromnost u stilu izreke bir hırka bir lokma – jedan ogrtač jedan zalogaj.
- âb ü hâk ü âteş ü bâd, voda, zemlja, vatra i zrak, četiri elementa iz kojih je nastalo sve što postoji na zemlji, v. erkân-ı erba'a.

Primjer:

Sun'ile âb ü hâk ü ateş ü bâd Dördi bir itti câmi'ul-ezdad.

(Sinan-paşa)

Stvaranjem vode, zemlje, vatre i zraka Sve četiri oprečnosti učinio je jednim.

**âb ü tâb**, ljepota, sjaj, svježina Primjer:

Başlasam Miʻrâcını tahkîka âb ü tâb ile Gevher-i şehvâr-i gûş-i Ümmü Hâni'dir sözüm. (Nef'î) Kad bih počeo pričati lijepo o Miradžu Moja riječ bi bila poput carskog bisera u uhu Umihane.

- 'abâ (عبا), ogrtač napravljen od čistog vunenog platna kojim se ogrću derviši v. Âl-ı 'abâ. Ova odjeća je trebala označiti njihovo siromaštvo.
- âbâ-i felek (أبا فالك), gospodari (očevi) vasione, devet planeta.
- âbâ-i kiram (آبا کرام), uzvišeni i časni šejhovi (babe), nebesa, planete.
- 'Abâ-yı 'Aşkullah, ogrtač Muhammeda a. s., sinonim za Poslanikovu porodicu u koju osim njega spadaju njegova kći Fatima, zet Alija i unuci Hasan i Husejin.
- âbâ-i 'ulviyye (آبا علویه), uzvišeni očevi, veliki preci; u filozofiji i astrologiji oznaka za četiri elementa iz kojih je stvoren materijalni svijet: zrak, voda, zemlja, vatra.
- 'abd, rob, sluga; u tes. rob može biti samo Bogu, nikome drugom se ne može robovati.
- abdâl u tasavvufu označava množinu od bedel (zamjenik), ali se češće upotrebljava u množini u značenju jednine. Po vjerovanju sufija, Bog je zemlju razdijelio na sedam iklima a u svakoj iklimi (klimat, oblast, kontinent) dao je po jednog abdâla da njome duhovno upravlja. Abdâl

svake oblasti (tj. namjesnik, zamjenik, bedel) nalazi se na srcu jednog od Božjih poslanika.

Komentator *Mesnevije* Sarı Abdullah kaže da su to dobri ljudi kojih nikad neće biti lišen ovaj svijet. Kada jednog nestane drugi (bedel) dođe na njegovo mjesto.

Po bektašijama, svi abdali su bektašije, to je njihova osobina, a svi bektašije su manje ili više abdali. Tako su među bektašijama Abdal Musa, Kaygusuz Abdal, Abdal Kumral, Abdal Murâd, Pîr Sultan Abdal. Svi pjesnici koji se smatraju abdalima su sunije i bektašije.

Doposljednjeg stoljeća (dvadesetog) abdalima su nazivani lutajući derviši koji su s ćebetom ili janjećom kožom na leđima, rogom od bivolice za pasom, prosjačkim čankom i sjekiricom lutali od kasabe do kasabe.

U Srednjoj Anadoliji su abdalima nazivani potomci ili sljedbenici Hadži Bektaša Velija. Abdalima su nazivani i stanovnici alevijskih sela koji za sebe tvrde da su sljedbenici Hz. Alije. Onima među njima koji su pripadnici tarikata kaže se îşık-münevver (svjetlosni, prosvjetljeni), pjesnicima se kaže 'âşik, a onima koji ne pripadaju njima kaže se kelte.

U nekim batinijskim tarikatima bilo je nedopustivo tarikatske tajne saopćavati nekome ko nije njihov pripadnik. Te tajne su nazivane *abdâl sırrı*.

U suštini abdali su zamjenici evlija (ljudi posvećenih Bogu, bliskih Bogu) i kad jedan od evlija umre na njegovo mjesto dolazi neki od zamjenika (abdala). Obično u jednom vremenu, prema različitim vjerovanjima, ima sedam ili četrdeset osoba ovakvih osobina, a nazivaju se i ricâlu l-gayb (v.) stoga što u isto vrijeme mogu biti prisutni na dva mjesta.

Abdali su i derviši koji su se pojavili u XIII stoljeću a privlačili su pažnju svojom spoljašnošću: hodali su bosi, gologlavi, brijali su kosu, brkove i obrve, a na prsima su imali ispisano 'Alî ili Zulfikâr.

Abdâlân-ı Rûm, evlije Ruma (Anadolije).

âb-dâr, sočan, svjež, živ, sjajan, duhovit, lijep, prijatan.

Ovaj atribut se koristi pri ocjeni gazela koji nije stereotipan ni po sadržaju ni po poruci.

Primjer:

Bâkî mihâl-i ma rifetün mîve-i teri Ârif katında bir gazel-i âbdardur.

(Bâkî)

Svježe voće s grane Bakijeva umijeća Svjež je gazel na razini ârifa.

'Abdullâh Ensârî, šejh iz Herata, filozof i pjesnik iz petog hidžretskog stoljeća. 'Abdulkâdir Geylânî, veliki mutesavvif i osnivač kadirijskog tarikata rođen u selu Nif blizu iranskog grada Gejlana. Živio je između 470.-561. (1077.-1165.). Poznat je i kao *Gavs-i a'zam* ili samo *Gavs,* a u literaturi ga nazivaju i *Bâz* (Soko) i *Bâz-i Ekber* (Najveći soko) (Kaimija).

'abher, v. nergis (narcis).

'abîd, rob, sluga. Osoba podređena sultanu u profanom ili tesavvufskom značenju. Ponekad sinonim za 'âşik (v.).

Abûşerevan, Anuširvan, Husrev, vladar iz dinastije Sasanida, Abûşerevan je arapski naziv ovog vladara.

'âcil ü âcil, hitan i odgođen, 'acil je particip aktivni od ar. glagola 'ağala – žuriti, a âcil particip aktivni od glagola ağala – odgoditi. Ecel znači i sudbina (konačna), tj. smrt. U poeziji 'âcil označava ovaj svijet (dünyâ), a âcil je drugi svijet (âhiret).

'Âd, narod koji se spominje u Kur'anu. Živio na jugu Jemena, a Božji poslanik koji je poslan ovom narodu je Hûd. Zbog moći i bogatstva ovaj se narod okrenuo užicima i tiraniji, pa je zato od Boga kažnjen na taj način što je iščezao u jednoj strašnoj oluji koja je trajala sedam dana i osam noći, a spasili su se i iz tog kraja iselili samo oni koji su bili sljedbenici Hûda.

Narod 'Âd u literaturi predstavlja simbol zalutalog naroda koga čeka sigurna Božja kazna.

âdâb, pravila kojih se potrebno pridržavati. Najljepši postupci koji su poželjni u ljudskom ophođenju. U tes. pravila kojih se pridržavaju mutesavvifi zovu se âdâb-1 sofiye, a pravila kojih se pridržavaju pripadnici određenog tarikata zovu se âdâb-1 tarîkat.

âdâb-i tarîk, glavni postulati tarikata.

Ima ih šest:

- 1. sjediti na koljenima;
- 2. čuvati tajnu;
- 3. u prisustvu šejha malo govoriti;
- ne izlaziti iz šejhovog vidokruga;
- 5. prihvatiti sve što šejh daruje;
- 6. ne gledati s prezirom na druga bića, odnosno, gledati vedro na sva Božja bića.

Âdem, prvi čovjek i prvi Božji poslanik. Spominje se po imenima Ebû'l-bešer (otac čovječanstva), halîfetullah (Božji namjesnik na zemlji), Âdem 'aleyhisselâm (Adem, neka je nad njim Božji spas). Pošto je zajedno sa svojom ženom Havvom (Evom) jeo zabranjeno voće, prognani su iz dženneta (raja). Nakon pokajanja Bogu, Bog mu se smilovao, prihvatio njegovo pokajanje, očistio ga od grijeha te je

zbog toga poznat pod nadimkom safiyyu'llah, Božji čisti, bezgrješni rob. Katkad se spominje samo kao sâfî (čisti).

âdem, čovjek. Po nekim tesavvufskim tumačenjima elif u ovoj riječi simbolizira kiyam (stajanje u molitvi), dal simbolizira rukû' – (saginjanje u molitvi, a mîm – sedždu (padanje ničice na tlo). Na taj način se govori o âdemu (čovjeku) koji je obavezan da se moli (namaz) jer na to upućuju i slova iz kojih je sastavljeno ime te riječi (elif, dal, mîm).

âdem-i ma'nâ, duhovni čovjek, istinski čovjek, onaj koji zna suštinu i smisao stvari.

'adem, nepostojanje, nebitak, ništavilo.

Primjer:

Tutalum itmedük cânâmile 'âlemde bir 'âlem

'Adem iklimine varduk da bir 'âlem bulınmaz mı.

(Hasan Ziyâ'î)

Pretpostavimo da jedan svijet u svijetu nismo učinili s dragom Došli smo u svijet ništavila, ne nalazi li se tu jedan svijet?

Âdem'ün zârlığı, zapomaganje, plač Ademov. Nakon što je prvi Božji poslanik Adem a. s. jeo zabranjeno voće i protjeran iz dženneta, po jednoj priči, on je spušten na neki otok Serendip u Indiji. Tamo je mnogo plakao i dozivao Gospodara. Najzad, Allah se smilovao na njegove molitve pa mu je oprošteno.

'Aden, grad u Jemenu, u čijoj se okolini vadio biser. U divanskoj poeziji adenski biser je simbol zuba drage.

Primjer:

Dişleri dürr-i semin ammâ 'Aden'den çıkmamış Can deger la'l-i lebi illa Bedahşânı degül.

(Hasan Ziyâ'î)

Zubi su joj vrijedni biseri, ali nisu iz Adena izvađeni Crvene usne života vrijede, ali nisu bedahšanske.

'Âdetullah, Božje zapovijedi, božji nepromjenjivi poredak kojim On upravlja svim živim stvorenjima i neživim stvarima. Sinonim za ovo je sunnetullah.

'Âdil, koji je pravedan, koji pravedno vlada svijetom (Bog).

ʻadîl, jednak, par.

'adn, raj, jedan od osam rajeva, najviši stupanj dženneta kojeg je Allah stvorio svojim rukama i u njega je svojom rukom usadio drvo *Tûbâ*. Ovaj raj je određen samo za odabrane i u njega neće ući svi koji zasluže raj.

åferinende, Stvoritelj (Bog).

âfet, sfinga, mitološko biće koje ima glavu djevojke, tijelo oblika lava i ima dva krila. Iako simbolizira ljepotu, pjesnici koriste ovo biće i kao simbol nesreće; pošast, prokletstvo, npr. giybet âfeti, pošast ogovaranja, yalan âfeti, pošast laži, elin âfeti hirsizlik yapmak, prokletstvo ruke je krasti.

Neki su pjesnici skovali i glagol *âfetlenmek* kako bi izrazili radnju u kojoj neko postaje beskrajno lijep.

âfet-i âb, mitološko biće, pola djevojka pola riba, gospodarica vode.

âfet-i cân, onaj koji (ona koja) donosi nesreću duši; lijepa voljena osoba (sevgili).

Primjer:

Âfet-i cân dediler gamze-i cellâdın için.

(Nedîm)

Rekli su: Tvoj ubitačni pogled ispod oka koban je za dušu.

ili:

Rekli su da Ti, voljena, imaš ubitačan pogled.

âfetlenmek, postati sfinga, biti beskrajno lijep, v. *âfet*.

**Afrîdûn**, v. Ferîdûn.

âftâb, âfitâb, sunce. Sunce predstavlja metaforu za čašu zbog svoga stalnog kruženja, također simbolizira ljepotu lica drage; v. şems, güneş, hurşid.

âftâb-ı Kureyş, sunce plemena Kurejš, tj. Muhammed a. s.

âftâbe, ibrik, posuda za vodu, ukras (nakit), izrađen u obliku sunca

âftâbe-i mül, vrč za vino.

afyôn (efyûn), opijum, ekstrakt hašiša; često se u poeziji spominje kao nadopuna ili zamjena za vino.

Primjer:

El çekip la'linden olduk nâil-i hâl-i siyeh Neş'e-i sahbâyı biz afyōna tebdîl eyledik.

(Sâbit)

Povukavši ruku od tvojih rubin--usana postali smo skloni crnom mladežu Zamijenili smo rujno vino veselja za opijum.

ağacların secdesi, klanjanje drveća. v. secde-i eşcâr.

âgâh, znalac, upućen, obaviješten; u tes. onaj koji razumije bit, koji upućuje na pravi put.

âgâh etmek, (od per. agah – onaj koji zna, koji je budan): buditi, u mevlevijskoj terminologiji znači: buditi sve prisutne u tekiji kucanjem na vrata soba prije sabahskog ezana (prije poziva na jutarnju molitvu). ağız, usta, kao jedan od najvažnijih elemenata ljepote voljene osobe imaju po obliku karakteristike: mala su i tijesna. Usta se porede sa pupoljkom (gonca), sa tajnom (sırr) zato što se ne otvaraju, sa izvorom života (çeşme-i hayvân), Kevserom – rajskim izvorom, čašom (câm, kadeh), šećerom (şeker, şîrîn), školjkom (sedef). Arapsko slovo "m" simbolizira usta. v. fem, dehân.

agyâr, mn. od *gayr*, drugi, strani, usamljeni, suprotni. U tes. *agyâr* je onaj koji nije sufi, ko je stranac u tesavvufskom životu. U divanskoj poeziji *agyâr* je suparnik ašiku i daje mu krive vijesti o voljenoj osobi.

Primjer:

Ağyar müneccim gibi vakte mutarassıt Fırsat gözetir dilbere çah-ı rasadından.

(Sâbit)

Suparnik poput astronoma promatra vrijeme Sa osmatračnice očekuje priliku za dragu.

**âh**, uzvik kojim se iskazuje raspoloženje beznađa, muke, tuge. Vrući uzdah koji sve oko sebe prži.

Primjer:

Sûzıyla âh edeydim eğer hadden ziyâde kuşlar kebâb olurdu döne döne hevâda.

(Mesîhî)

Ako još jednom zbog vatre ljubavi prema dragoj uzviknem âh ptice koje lete zrakom popadaće kao pečeno meso.

O vrućem uzdahu govori i Ahmed-paša:

Husrevâ Şîrin lebinden işidenler kıssamı

Âh edip Leylî vü Mecnun dâsitanın yaktılar.

Husreve, oni koji su čuli moju priču o Širininim usnama Vrućim uzdahom su spalili pripovijest o Lejli i Medžnunu.

âh-ı germ, iskreni uzdah, uzdah iz duše, vruće âh.

âh-ı hirmân, uzdah zbog lišenosti (mahrûmiyyet âhı)

âh-ı serd, hladni uzvik, uzdah.

ahdâs, (احداث), mn. od hades, mladići, dječaci kojima još nije izbila brada. Neki su mutesavvifi pozivali na svoje skupove ovakve mladiće i tražili od njih da uče (pjevaju) ilahije. Mutesavvifi su voljeli da ih gledaju i slušaju i doživljavali su ih kao odraz Božje ljepote.

ahfiyâ, tajni, skriveni; melamijski derviši. Kako su melamije voljele tajnost, odvajali su se od naroda oblačeći odjeću s kojom su željeli ostati nezapaženi. Isto i gizli.

Primjer:

Terk edüb nâm ü nîşânı giy melâmet hırkasını Bu melamet hırkasında nice sultan gizlidir.

(İsmail Ma'şûkî)

Ostavi ponos i gizdu, obuci melamijsku hrku U ovoj melamijskoj hrci koliko se sultana skriva.

ahıd, (ﷺ), zavjet sporazum; najčešće se koristi da bi se izrazio sporazum koje su duše prije stvaranja svijeta postigle sa Bogom o tome da će ga priznati svojim Gospodarom. Vid. još bezm-i ezel i kâlû belâ.

ahıdnâme, pismena ili usmena oporuka šejha kojom određuje svoga nasljednika kao pročelnika reda ili tekije. Isto i hilâfetnâme.

âhî, osnovno značenje ove riječi u arapskom jeziku je: brat, dok u anadolskom turskom jeziku označava: čovjek široke ruke, velikodušan, darežljiv. Ovaj termin je označavao i pripadnika esnafske organizacije tabaka koji su istovremeno bili i pripadnici jednog sufijskog reda.

Primjer:

Sûfîlere sohbet gerek, âhîlere ahret gerek Mecnunlara Leylî gerek, bana seni gerek, seni.

(Yunus Emre)

Sufijama je potreban razgovor, ahijama je potreban ahiret Medžnunima je potrebna Lejla, a meni si potreban Ti.

âhîlik, cehovsko – tarikatsko udruženje tabaka.

Ahî Evren, čovjek koji se smatra pîrom (v.) zanatskog ceha tabaka (kožara). Osnovao je u Kırşehiru zaviyu (v.). U Kırşehiru je i umro i sahranjen i tu se nalazi njegovo turbe (mauzolej). U narodu se njegovo ime izgovara kao Ahî Ören.

Âhiret, vječni svijet gdje ćemo ići nakon života na ovom svijetu. Ahiret je mjesto gdje će nakon sudnjeg dana nastaviti svoje trajanje sve postojeće i ljudi. Tamo nema smrti, život je vječan, oni koji su se pridržavali vjerskih propisa ići će u džennet (raj), a oni koji se nisu pridržavali vjerskih propisa ići će u džehennem (pakao). Na drugom svijetu ne mogu postati muslimani oni koji nisu vjerovali na ovom svijetu.

Âhir-zemân, posljednji period ovoga svijeta. To je posljednji period života na ovom svijetu pred sami smak svijeta. Očitovaće se po mnogim zlima, pokvarenosti, smutnji.

ahkâm-ı bâtıne, nevidljivi, unutrašnji sudovi; mišljenja sufija koja se ne daju zapaziti okom, kao što su ljubav, mržnja, iskrenost, dvoličnost, milosrđe, nemilosrdnost itd.

ahkâm-ı zâhire, vidljivi postupci kao što su namaz, post, hadž, zekat, abdest i dr. Isto i a'mâl- ı zâhire i ef'âl-ı cevâhir.

ahlâk, moral, narav, ćud. Način ponašanja i držanje ljudi. Ahlak može biti urođeni ili naučeni (stečeni) način ponašanja.

Ahmed, arapsko ime koje znači veoma hvaljeni. Drugo ime za Muhammeda a. s.

Ahmed-i Kubrâ, mutesavvif (mistik) porijeklom iz Iraka. Ime mu je Ahmed b. Ömer, a nadimak Kubrâ. Ovaj nadimak je dobio u mladosti kada se obrazovao zbog toga što nije imao nikog ravnog sebi u diskutiranju. Imao je mnogo murida (v.) od kojih su najpoznatiji Medžduddin Bagdâdî, Saduddin Hamevi, Baba Kemal Hudžendi, Sejfuddin Bâharzî, Sultan Behauddin Veled. On ih je svojim uputstvima uzdigao do stupnja evlija. Njegovi sljedbenici su osnovali kubrevijski tarikat.

Ahmed-i Muhtâr, sinonim za Muhammeda a. s.

Primjer:

Varis-i 'ilm-i Ahmed-i Muhtar mufti-i şer'i emin-i dîn-i mubîn.

(Sukkerî)

Nasljednik nauke Ahmed-i Muhtara Muftija jasne vjere i potpuno ispravnog šerijata.

Ahmed-i Muhtâr postu, mjesto u bektašijskoj tekiji koje se nalazi desno od pročelja (taht – prijestolje). Svaki kandidat – tâlib – koji dođe u bektašijsku tekiju bude upoznat sa značajem ovog mjesta riječima Sebeb-i îcâd-ı 'âlem budur (Ovo je povod stvaranja svijeta).

ahret, drugi svijet, ahiret (v.).

Ahsenii'l-kasas, ahsen-i kasas, najljepša priča. Epitet "najljepše priče" u Kur'anu nosi sura "Yusuf" (XII, ima 111 ajeta). U divanskoj poeziji ovaj epitet nosi priča o Jusufu i Zelihi (Zulejhi) koja je također inspirirana ovom kur'anskom i biblijskom pričom.

ahsenü 't-takvîm, najljepši sklad; u Kur'anu se spominje da je čovjek stvoren u najljepšem skladu. U ovom značenju se termin upotrebljava i u divanskoj poeziji.

âhû (mn. âhûvân) gazela. Zbog krupnih i crnih očiju često je simbol koji se koristi umjesto riječi *çeşm* ili *göz* (oko); osoba krupnih očiju poput gazelinih. Kako ova životinja izlučuje mirisnu smolu, simbol je za sve što lijepo miriše. Zbog njene divljine, prispodobljuje se dra-

goj (dragom) koja (koji) je nedostupna (nedostupan).

Primjer:

Gazelinim očima plijen bi hvatala i sama lovina takvim bi okovima rado svoj vrat ispružila.

(Nizami: Lejla i Medžnun) (prijevod: M. Karahodžić)

âhû-yı harem, haremska gazela, simbolizira zabranu lova u haremu (Mekke i Medine); simbolizira ženu (u prenesom značenju osobu koju je zabranjeno loviti), označava princa ili princezu koji su posebno zaštićeni na dvoru.

âhû-nigâh, pogled krupnih očiju poput gazelinih.

ahyâr, dobrî; jedan od tri stupnja evlija koji se u Siriji najčešće nazivaju abdâl, u Jemenu nücebâ, a u Iraku ahyâr. Za ljude koji su veoma pobožni i čine dobra djela kaže se da su na putu ahyara, tarîk-i ahyâr. Oni koji žele postići ovaj cilj isposništvom zovu se tarîk-i ebrâr, a oni koji to žele postići ljubavlju zovu se tarîk-i şuttâr.

Ahvâz, grad i pokrajina u jugozapadnom Iranu. Spominje se u Fuzulijevim pjesmama, gdje je poznat po ahvaškim škorpionima.

ahz-ı yed, (اخذ يد), prihvatiti ruku; u tes. ući u tarikat, vezati se za šejha. 'Âişe, arapsko žensko ime. Ime jedne od Muhammedovih a. s. žena, kćer prvog halife Ebu Bekira. Bila je veoma bliska sa Poslanikom pa je poslije njegove smrti objasnila mnoge njegove postupke i preporuke. Tako se smatra važnom prenositeljicom hadisa.

Primjer:

Fatma 'yla Âişe kılıp figân Derler idi el-amân u el-amân.

(Süleyman Çelebî)

Fatma i Aiša su zapomagale Govorile su pomoć, pomoć.

åhiyye, derviški red čiji je osnivač Šejh Nasiruddin Ahi Evren (iz Kıršehira). Ahije su pripadali esnafima, posebno kožarskom. Radili su mnogo na ovom svijetu za onaj svijet. Novac koji su zarađivali dijelili su onima kojima je bio najpotrebniji. Služili su za dobro.

'akıl (akl), pamet, razum. Postoje dvije vrste akl-a (pameti): 'akl-1 me'âş – pamet koja se bavi ovim svijetom i koja ne dopire do suštinske istine i spoznaje i âkl-1 me'âd – pamet koja puni srce ljubavlju prema Bogu i Poslaniku, koja vodi ka onostranom znanju (poznavanju onostranog, nevidljivog) i istinskoj spoznaji Boga.

'akl-ı cüz, ograničeni razum, čovječiji razum. Prema starim filozofima čovjek je ovim razumom u stanju spoznati Boga, sebe i to da je ovisan o Bogu. Pošto je to razum kojim se rukovodi čovjek za ovosvjetske poslove on se naziva i 'akl-i me'âş.

'akl-ı ferzâne, učen, znalac, filozof, pamet učenog čovjeka. Znanje do kojeg čovjek dolazi razmišljanjem. Nasuprot ovome za sufije je 'ilmu'l-yakîn, znanje do kojeg se dolazi unutrašnjom spoznajom, srcem.

ʻakl-1 küll, apsolutni um, potpuno znanje. Prema grčkoj filozofiji, prihvaćenoj i u islamu to je prva pojava (manifestacija) Božje stvaralačke moći. Prvo što se od Boga pojavilo je um. Ta manifestacija je nazivana 'akli evvel (prvi um) i rûh-i a'zam (najveći duh). Poslije toga su se pojavljivali slijedeći umovi da bi deseti um bio nazvan 'akl-i fa'al (djelotvorni um). Prema sufijama 'akl-i küll je melek (anđeo) Džibril (Gabriel), a u isto vrijeme oni ovu pojavu zovu hakîkat-i Muhammed (Muhammedova istina, tj. istina koju je objelodanio Muhammed a. s.). To je, dakle, znanje koje ne treba učiti, ono je doneseno objavom Muhammeda a. s.

ʻakl-1 maaş, v. ʻakl-1 cüz.

aklâm-i sitte, šest vrsta arapskog pisma: muhakkak, reyhânî, sülüs, nesih, tevkî i rîk'a. Za ovih šest pisama se ponekad koristi perzijski izraz şeş kalem. 'akreb, škorpion, insekt čiji ubod može biti smrtonosan. U poeziji (npr. kod Nedima) akrep simbolizira životinju koja se danju skriva ispod kamena i čeka noćnu tminu da izađe iz zaklona i obavi svoje nakane. Zapravo škorpion je najopasniji kad se pojavi noću u vrijeme punog mjeseca. Škorpioni iz iranskog grada Ahvaza su poznati kao smrtonosni. Isto tako 'akreb (škorpion) je znak u horoskopu (u tome ga smislu spominje Fuzûlî) i tada simbolizira pošasti: bitke, velike padavine, tegobe, muke, lažne vijesti i sl. Također 'akreb je simbol noći, a često se kosa drage osobe poistovjećuje s akrepom jer je i kosa zamka za dragu (dragog) tj. pjesnika – ašika.

Primjer:

Zaman-ı devletinde fitneyi der-hâb gördükçe

Ola müjgânları a'daya niş-i 'akreb-i Ehvaz.

(Nedîm)

Kad vidi usnulu smutnju u vrijeme svoje vladavine Neka trepavice njegove budu iglice ahvaških škorpija.

Âl-ı 'abâ, porodica jednog ogrtača (pokrivača), porodica Muhammeda a. s. časna Poslanikova porodica, odnosno pet članova te porodice: Muhammed a. s., njegova kći Fatima, zet Alija i unuci Hasan i Husejin. Âl-i 'abâ

je naročito česta tema onih divanskih i tesavvufskih pjesnika sklonih šiizmu, koji stradanje potomaka Muhammeda a. s. oplakuju svojim stihovima.

Primjer:

Tedbir-i katl-i Âl-i Abâ kıldun ey felek Fikr-i galat hayal-i hatâ kıldun ey felek. (Fuzûlî)

O nebesa, poduzeli ste mjere da usmrtite časnu Poslanikovu porodicu Pogrešku ste smislili i naopako

Pogresku ste smislili i naopako uradili, o nebesa!

- âl-ı 'Abbâs Abbasije, Abasidi. Dinastija koju je u Kufi ustanovio Ebu Muslim iz Horasana nakon što je oborio Emevije (Omajadsku dinastiju). Dinastija je vladala pet stoljeća, a prvi halifa je bio Muhamed sin Alije, amidžić (stričević) Muhameda a. s. Ova dinastija je dala 37 halifa, a 7 prvih su obilježili najsjajniji period islamskog hilafeta.
- Alı-i 'Imrân, Porodica Musa a. s. i Harun a. s., isto tako se naziva i porodica Isa a. s. (Isusa), jer je njegova mati, Merjema, kći Imranova.
- ál-ı Mervân, dinastija koja je u X i XI stoljeću vladala Dijarbekirom. Iako je pravi osnivač dinastije Bâz, ranije pastir, čovjek kurdskog porijekla, di-

nastija je dobila ime po njegovom sestriću Ebu Ali al-Hasan b. Mervanu. Po njemu su poznati kao Mervani. Nakon stogodišnje vlasti ova je dinastija likvidirana od strane Seldžuka.

âl-ı Selçûk, Seldžuci. Država koju su formirali Turci (Oğuzi) u prvoj polovici XI stoljeća koji su iz Transoksanije prešli u Horasan. Kratko vrijeme po osnivanju doprli su do obala Sirije i Mramornog mora, od rijeke Sir-Darje i Kafkaza do Indijskog oceana.

Aleksandar, v. Iskender.

'âlem. Svijet, postojanje, biće. U tesavvufu se koristi kao dio mnogih složenica, za sve ono što je Bog stvorio. Po islamu 'âlem (svijet) je odvojen od Boga, po tesavvufu je pak âlem odraz Boga, pokazuje se kao znak Božji. Zbog toga je čovjek okarakteriziran kao svijet u malom, mikrokozmos ('âlem-i sugrâ). Nekad je čovjek prispodobljen makrokozmosu ('âlemi kubrâ), a ovaj svijet mikrokozmosu. Osim ovih različitih tumačenja u tesavvufu, vidimo da se riječ âlem koristi u mnogim značenjima. Po sufijama postoje stupnjevi postojanja. Prvi stupanj je svijet postojanja koji se naziva 'âlem-i lâhût ili 'âlem-i mutlak. Prvo Božje udostojavanje je sklonost da

se pojavi i da se upozna Njegova osobnost. Sva bivanja se na ovom svijetu najprije ostvaruju u svojoj suštini, a onda u pojedinostima. To znači da se iskazuje postojanje između suštinskog (božanskog) postojanja i stvorenog postojanja. Tome se postojanju kaže 'âlem-i ceberût (svijet svemoći) ili hakîkat-i Muhammediye (Muhamedovska istina). To postojanje je na drugom stupnju, a nakon njega je svijet svojstava u kome se iskazuju Božja svojstva ('âlem-i melekût). Iz 'âlemi melekuta se pojavljuje svijet mnoštva ('âlem-i nâsût) koji je najveći svijet jer u sebi okuplja četiri vjernička svijeta. Ovome se svijetu (postojanju – bitku) kaže i svijet savršenog čovjeka ('âlem-i insan-i kâmil).

Razni komentatori Kur'ana tumače prve riječi Fatihe "Neka je hvala Allahu gospodaru svjetova" tako da ima između 1.000 i 40.000 svjetova. Jedan od tih svjetova je ovaj na kojem mi živimo. Kod mutesavvifa je pretežno rašireno vjerovanje da postoji 18.000 svjetova.

Allah je u svojoj stvaralačkoj moći nasuprot apsolutnom umu ('akl-i kull) stvorio apsolutnu dušu (nefs-i kull). Od ovog je nastalo devet nebesa. Na devet nebesa su uz zvijezde i četiri elementa (dört unsur) koji su porodili troje potomaka što sve čini zbir od osamnaest.

Pošto se svako od ovih 18 činilaca se broji kao 1.000 to nastaje zbir od 18.000 svjetova.

U književnosti se 'âlem (svijet, postojanje, bitak) tumači i na vjerski i na tesavvuski način. Riječ se posredstvom mecâz-i mursela mnogo upotrebljava u značenju: ljudi. Svijet je postojbina gdje se uzima pouka, to je jedna božanska slika božanskog slikara. On osigurava svoje trajanje u svom jasnom poretku. Kad čovjek pogleda svijet odmah se mora prisjetiti Stvoritelja. Jer svijet je prolazno mjesto, jedna gostinska soba. Čovjek je na ovom svijetu kao u tuđini. Pravi dom je na onom svijetu i zato se mora ponašati krajnje oprezno kao u kući gdje je gost. Na ovom svijetu ne priliči uništiti bilo čije srce, nikome ne učiniti nažao jer svijet je prolazan. Uzaludno je čovjeku trošiti trud na uživanja koja ne mogu biti trajna. Ovaj svijet je jedna stara žena koja je ostala udovica iza više muškaraca, ali ona svoju starost prikriva i čovjeku se može učiniti kao mlada nevjesta. Ona je poput strvine u čije se lice ne može gledati; ali ukrasima umije prikriti ružnoću svoga lica. Inače poželjno je vidjeti istinu, shvatiti je na pravi način i prema tome postupati.

Pjesnik je osoba koja to pomalo može shvatiti. Svijet je kao igra mašte. I u Kur'anu"se život na ovome svijetu tumači kao igra.

Svijet je dom bola i tjeskobe. Niko se na njemu ne može

osjećati sigurnim.

Svijet je vinograd i bašča, zelenilo i vrt. U odnosu na mjesto on je džennet ili džehennem, dvorac ili mlin. Nekada je ogledalo u kojem se zrcali u skladu s načinom na koji se gleda. Treba, međutim, znati gledati u to ogledalo.

Čovjek može upotrijebiti svijet dobro ili loše. U njemu ima mnogo blagodati. Dakle na svakom je pojedincu želja da živi ili ne živi na ovome

svijetu.

Uzrok stvaranja svijeta je Božji poslanik. Jer Allah kaže: "Da nije tebe, ne bih stvorio svijet". S te tačke gledišta Muhammed a. s. je ponos svijeta (fahr-i âlem).

Na sve ovo pjesnici upotrebljavaju konstrukcije kao "natovariti sebi svijet na glavu", "svijet u svijetu" i slično. Namjesto riječi 'âlem (svijet, postojanje) pjesnici upotrebljavaju riječi arz (zemlja), dünyâ (ovaj svijet), kâinat (kozmos), rûy-i zemîn (lice zemlje), cihân (svijet). Sa riječju 'âlem pravi se mnogo složenica: 'âlem-i anasir (svijet elemenata), 'âlem-i sugra i 'âlem-i asgar (mali svijet), 'âlem-i bâki ili 'âlem-i bekâ (vječni svijet, onaj svijet), 'âlem-i berîn (najviši svijet), 'âlem-i diğer (drugi svijet), 'âlem-i eflâk (nebo, nebeski svod), 'âlem-i ervâh (svijet duša), 'âlem-i fânî ili 'âlem-i fenâ (svijet smrti, prolazni svijet), 'âlem-i gayb (nepoznati svijet, nevidljivi svijet), 'âlem-i melekût (svijet anđela), 'âlem-i nâsut (svijet ljudi).

Primjer:

Hoşça bak zâtına kim zübde-i âlemsin sen Merdüm-i dîde-i ekvan olan âdemsin sen.

(Şeyh Galip)

Primjer:

Özün fânî gören Hak'da odur fa'il bu mutlakda Nice Mansur ene 'l-hakk' da komaz esfelde.

(Hasan Kâimî)

Prolazan čovjek vidi svoju suštinu u Bogu on je tada činilac u Apsolutu

Kao što Mansur u svome "Ja sam Bog" nije ostavio dolje (na ovom svijetu) mirisa (tj. nikakvoga traga).

'âlem-i bâtin, nevidljivi, unutrašnji svijet. Stvorenja ovoga svijeta su duhovna, bestjelesna, ne mogu se spoznati osjetilima. Isto i 'âlem-i latîf.

'âlem-i ceberût, prvo pojavljivanje, prvo očitovanje, božansko objavljivanje Sebe. Također: teayyün-i evvel, tecelli-i evvel, akl-i evvel, hakikât-1 Muhammediyye, rûh-i izâfi, rûh-i küllî, kitâb-ı mübîn.

'âlem-i ervâh, svijet duša, svijet gdje nema boja i oblika, svijet koji nema relacija sa vremenom i prostorom, nema tijela. Na ovom stupnju duša spoznaje istinu o sebi i svome prapočetku.

'âlem-i gayb, nevidljivi, duhovni svijet.

'âlem-i gayb-i mutlak, nepoznati, nevidljivi svijet, svijet čiju suštinu zna samo Bog. Zato se naziva još i *Lâhût 'âlemi* (v.), a pošto je to svijet gdje nema mjesta naziva se i *Lâmekân 'âlemi* (v.)

'âlem-i kesîf, svijet mnoštva, v. 'âlem-i zâhir.

'âlem-i kevn, bitak, materijalni svijet, ovaj svijet (dünyâ).

'âlem-i kubrâ, (ili: 'âlem-i ekber), veliki svijet, m

akrokozmos (za razliku od 'âlemi asgar – mali svijet, tj. čovjek, mikrokozmos).

'âlem-i lâteayyün, nevidljivi svijet.

'âlem-i latîf, v. 'âlem-i bâtın.

'âlem-i melekût, svijet nevidljivih, duhovnih bića, svijet meleka.

'âlem-i mülk, pojavni svijet, svijet koji se spoznaje čulima. 'âlem-i mülk ü melekût, materijalni i duhovni svijet alem-i mülk je svijet o čijem se postojanju osvjedočujemo osjetilima, dok je melekût, svijet meleka (anđela) i duša.

'âlem-i nâsût, svijet ljudi, ovaj svijet, svijet koji se spoznaje čulima.

'âlem-i şehâdet, pojavni svijet, svijet koji se vidi očima. Suprotno od nevidljivog svijeta (âlem-i gayb) o njegovom postojanju, karakteristikama, obimu i osobinama se može osvjedočiti osjetilima. Sinonimi su mu: alem-i mulk (materijalni svijet), âlem-i sûret (pojavni svijet), 'âlem-i fesâd (svijet nereda, smutnje).

'âlem-i zâhir, pojavni svijet, svijet koji se vidi, materijalni svijet, onaj svijet čija se dužina, širina i dubina mogu očima vidjeti, osjetiti i izmjeriti. Isto i 'âlem-i kesîf.

'Alevî, privrženik imama i halife Alije, pripadnik alevizma.

'alevîlerin saçları, kose alevija, simbol duge kose koju su obično nosili pripadnici alevizma.

Primjer:

Pîr-i fetile – ser diyü şem'a murid olup Pervaneler eder Aleviler gibi semâ. (Hayâlî) To je pir sa kosom u pramenovima leptiri se udvaraju svijeći i kao alevije plešu u krug.

'aleviyu 'l-mezheb, onaj koji slijedi hazreti Aliju u vjerovanju

'aleyhi 'l-la'ne, neka je na njemu prokletstvo, proklet bio!

alın, čelo. Simbolika čela je u tome što se na Ademovom a. s. čelu zasjala svjetlost Muhammedova a. s. i ta svjetlost je trajala sve do pojave Muhammeda a. s. Značaj čela potvrđivao se i stavljanjem krvi kurbana (žrtvovane životinje) na čelo. Čelo se poredi sa mjesecom, Venerom i svjetlošću općenito. Po obliku čelo (alın) je ili slavoluk (tâk) ili prijestolje (taht).

ʻâlî, visok, uzvišen.

'âlî-kadr, visoke vrijednosti, visokog stupnja, častan, uzvišen.

'âlî-neseb, visokog roda.

'Alî ibni Ebî Tâlib, četvrti halifa i prvi imam. Sin je Ebu Taliba, a amidžić (stričević) Muhammeda a. s. Poznat je po znanju i marljivosti, čovječnosti i hrabrosti. Rođen je deset godina prije početka objave Poslaniku. Bio je prvi čovjek koji je prihvatio islam i prvi je među sljedbenicima Poslanika koji nije nikada obožavao bilo koga osim Jedinoga Boga. Uvijek je bio uz Poslanika i u vrijeme njegove smr-

ti imao je trideset tri godine. Bio je oženjen Muhammedovom a. s. kćerkom Fatimom. Šiiti smatraju da mu je bespravno oduzeto pravo na hilafet. Simbol je borbe na pravom putu, a većina derviških redova, posebno onih okrenutih šiizmu smatraju ga svetom osobom. Ima mnogo nadimaka koji se koriste umjesto njegovog imena u divanskoj i tesavvufskoj poeziji kao što su: Allah'ın arslanı, şîr-i Yezdan, Esedullâh, şîr-i Hudâ (svi znače Allahov lav), zatim Hayder, Hayder-i Kerrâr (lav koji se stalno vraća u borbu), sâkî-i Kevser (onaj koji napaja Kevserom), dürr-i Necef (biser Nedžefa) itd.

Primjer:

Kimdür ol kim bilen dersen eger cân u Sırr-ı Hakk nûr-i Muhamed Esedullah velî Ve 'Aliyya ü 'Aliyy ü 'Aliyy-u 'Ali. (Vahdetî)

Ako pitaš ko je taj što zna dušu i srce

Tajna Istine, svjetlost Muhameda, Lav Božji, posvećeni

Ali i Ali i Ali i Ali.

Primjer:

Vefâ sende, mürüvvet sende ihsan u saha sende

Ali bâlum seni her kim ki sevmezse Yezid olsun.

(Ziyâ'î)

Kod tebe je vjernost, kod tebe je čovječnost, dobro-činstvo i nesehičnost imaš Ali, srce moje, ako tebe neko ne voli neka Jezid (proklet) bude.

U Alije je bodež i strijela i
dvosjekli mač
Pero i govor i riječ, linija, slovo i
diktat
I od pasa gori ako postanu ljudi
jedni drugima neprijatelji

Božji lav Alija je sirotinji zaštita.

(Vahdetî - prijevod: S. Ilić)

'Alî ibni Hüseyn, Zeynul-'âbidîn, Seyyid, četvrti je imam, sin trećeg imama Husejna i kćeri Jezdedžirda, šaha Irana. Jedini je od sinova Husejna preživio Kerbelu. Zbog bolesti nije mogao učestvovati u borbi pa je sa ženama poslan u Damask. Odatle ga je Jezid poslao u Medinu. Tu se potpuno povukao iz javnog života i odao se molitvi. Sastavio je djelo koje se sastoji od pedeset sedam molitvi. Bio je imam 35 godina i umro (po nekima otrovan) 95. g. h. (712.). Kao i ostali šiitski imami spominje se u stihovima pjesnika šiitske orijentacije. 'Ali se spominje i kao 'Abid (pobožnjak).

Primjer:

Hazret-i 'Abid ü Bakir şeh-i hayl-i fukarâ 'Izzet-i Ca'fer-i Sâdik siper-i tîr-i kazâ.

(Vahdetî)

Uzvišeni Abid i Bakir šah sirotinje Slavni Džafer Sadik, štit od strijele nesreće.

(prijevod: S. Ilić)

'Alî ibni Muhammed Nakiyy je deseti šiitski imam, rođen 212./ 827., a umro (otrovan) 254./868. godine. Kad mu je otac otrovan u Bagdadu, on se nalazio u Medini i tamo postao imamom. Pozvan je kod abasidskog halife Mutevekkila u Samarru, koji ga je onda na sve načine ponižavao. Dao je i da se sravni sa zemljom turbe imama Husejna u Kerbėli, a uz to na sve strane su progonjeni Alijini potomci. Iza Mutevekkila, Nakiyy je doživio vlast još trojice abasidskih halifa dok za vrijeme Mu'tezza nije i otrovan. Spominju ga pjesnici šiitske orijentacije.

'Alî ibni Mûsâ, imam Ridâ (Riza) je osmi imam. Rođen je 148. (765.), a umro 203. (817.). Postao je imam nakon smrti svoga oca Mûsâ b. Ca'fer Kâzima. Za vrijeme halife Me'muna politika abasidskog hilafeta prema šiitima je bila gruba i okrutna. Najzad je Me'mûn dao otrovati imama i on je pokopan u Tusu u Iranu, gradu koji se danas zbog mezara osmog imama zove Mešhed. Česta je tema pjesnika šiitske orijentacije

'Aliyye, pravac koji je osnovao imam Ali b. Ebi Talib ('Aliyyu'l-Murtezâ).

Inače Alija se smatra pîrom svih tarikata.

'amâ-yı mutlak, opće sljepilo, simbol za nevidljivi svijet, gayb.

'amel, posao, čin, djelo, postupak.

Primjer:

Turčin nema amela, krivda pravdu zamela...

(Ilhamija)

'amel defteri, spisak djela. Sve što čovjek u životu uradi, dobro ili loše bilježi se, pa će mu na Sudnjem danu biti predata njegova "knjiga života".

Âmine, arapsko žensko ime. Ime majke Muhammeda a. s. U poeziji se isključivo koristi kao njeno ime bez ikakvog prenesenog značenja.

Primjer:

Âmine Hatun Muhamed ânesi K'ol sadeften doğdu ol dür dânesi. (Süleyman Çelebî)

Gospođa Amina, Muhamedova mati Kao iz sedefne školjke rodi to zrno bisera.

ân, trenutak, časak, najmanji dio vremena koji se ne može dijeliti na manje dijelove. U tesavvufu je ân zamišljeni pojam.

'anâsır, mn. od 'unsur — elementi.
Postoje četiri osnovna elementa, a to su vatra, voda, zrak i zemlja. U poeziji se spominju kao 'anâsır-ı erbe'a ili çehar 'anâsır.
Od ova četiri elementa vatra se pokazala Musa alejhisselamu, zrak Isa alejhisselamu, a zemlja Adem alejhisselamu.

'anâsır-ı erba'a, četiri elementa ('unsur), a to su: zemlja, voda, zrak i vatra.

Po drevnoj grčkoj filozofiji, a koja je prihvaćena i u islamu, iz ova četiri elementa nastalo je sve što je materijalno, a ova četiri elementa su se pojavila iz svemira.

'anber, ambra, poseban prirodni miris koji se pravi od izlučevina glavate ribe (uljarke – Catodon macrocephalus). Anber je crne boje pa se u stihovima koristi i da označi crnu, mirisnu kosu (anber – ambra, fâm – boja) drage osobe. Često se koristi sa perzijskim sufiksom sa koji označava sličnost. 'Anber-sa – poput ambre. Naprimjer zülf-i 'anber-sa soluf poput ambre.

Primjer:

Safâmuz var ruhunda zülf-i anber-fâm seyrinden Bahar oldukta harz eyler kişi ahşam seyrinden.

(Nev'î)

U duši nam je radost gledajući crni anber soluf Čovjek se veseli gledajući u sumrak kao da je proljeće.

'anber-bâr, onaj koji rasipa miris npr. *gîsû-i 'anber-bar* – pletenica koja rasipa miris ambre.

'andelîb, slavuj, (bülbül).

'Ankâ, Feniks, velika ptica koja živi na planini Kâf. Po predanju ženka ove ptice se pojavila u vrijeme Musa a. s. (Mojsija), a poslije se pojavio i mužjak i nakon što su se sparile, ove ptice su se umnožile. Po smrti Musa a. s. odselile su se u Nedžd i Hidžaz i tamo napadale djecu pa su zbog molitvi Božjih poslanika ostale bez potomstva. Anka je ptica koja leti jako visoko i nigdje se ne spušta. Pošto ima boju trideset ptica perzijski se naziva sî murg (v.) ili sî reng.

Spominje se i u Šahnami kao ptica koja je odgojila Zala, Rustemova oca. U tesavvufu je simbol za savršenog čovjeka (*insân-i kâmil*). U turskom se osim arapskog naziva *anka* i perzijskog *simurg* koristi i naziv *zümrüdü anka*. Ima čovječije lice.

U tesavvufskoj poeziji ona može zadobiti svaki materijalni oblik i prispodobljuje se velikim muršidima. Tako u Vahdetijinoj kasidi *Ankâ* simbolizira nadnaravnu moć prvog imama Alije:

Mürdeler eyler iken dem-be-dem
ey dil ihyâ
Nefsüm dirisidür şimdi felekde 'ayâ
Hem-cenahum olali zülf-i
hümayûn-i habîb
Kanadımla uçuyor Kâf ufukda
Ankâ.

Prijevod:

Dok on svakim trenom mrtve proživljava, ej srce, Moja duša nemoćna sada nebom tumara. Otkako mi pratilac postade carski soluf dragin Horizontima planine Kaf s mojim krilima leti Anka.

Anûşirevân, nadimak Husreva I iz dinastije Sasanida. Vladao je 28 godina, između 531. i 579. godine i bio je poznat do pravednosti pa je imao nadimak Adil (Pravedni). U literaturi po toj osobini predstavlja simbol pravednosti.

'Arap ('Arab), Arapi, arapski narod. U divanskoj poeziji vrlo često se Arapi i Perzijanci (Arap ve Acem) spominju zajedno da bi se označila širina, raširenost neke pojave, učestvovanje raznih naroda u nečemu.

Primjer:

Bunca kâfir kim müselman itdi tigun mûcizi Galip oldu huccetün 'Acam ü 'Arab üstine. (Ahmed-paşa) Tvoja nadmoćna sablja je tako nevjernike učinila muslimanima Tvoja odredba je zavladala nad Perzijancima i Arapima.

'Arasât, prostor na sudnjem danu, između dženneta i džehennema. Oni koji imaju podjednako dobrih kao i loših djela ostaće na arasatu.

'araz, slučaj, slučajnost, znak. Bitak (biće) čije je postojanje ovisno o nečem drugom, koje ne može postojati samo za sebe. U tesavvufu je sve što nije Bog, ovisno o Bogu, sve što postoji je 'araz.

'ârif, onaj koji je došao do spoznaje, osoba koja je spoznala Boga, to je smisao hadisa "ko spozna sebe, spoznaće Allaha". Sufije tvrde da je irfan Božje davanje i zbog toga je viši od nauke. Nauka je plod razuma, a irfan (spoznaja) je plod osjećanja. 'Ârif ovladava Božanskim istinama ('ilm-i ledün) ne učenjem, ne trudom nego nadahnućem, ekstazom, prolaskom s druge strane od zastora sumnje. Oči duše su otvorene. Arifi obožavaju Allaha ne da steknu sevab (nagradu za dobro djelo) nego da njegove naredbe izvršavaju i sebe predaju ibadetu prema jedinom biću koje je toga dostojno. Dakle ârif spoznavši Allahovo postojanje prolaze se od nepostojećeg bitka i postaju osobe koje postoje sa postojanjem Boga. Za ârife se još upotrebljavaju termini 'ârif bi'llah (onaj koji je spoznao Boga), kutb (stožer, vođa) velî (Božji prijatelj), ehl-i dîn (vjernik) ehl-i yakîn (koji vjeruje u nepobitnu istinu, ehl-i hâl (koji zna suštinsko stanje) ehl-i tahkîk (ko je blizak pravoj istini).

U divanskoj poeziji pjesnici opisuju one koje vole u odjeći arifa. Kako arif sve zna, u nekim slikama njemu je data karakteristika da nešto objašnjava ašiku. Arif je nasuprot zâhidu (pobožnjaku, asketi). Vrijeme provodi u zikiru. Smatra dužnošću da služi bez ikakve koristi. Krajnje je darežljiv. Oslanja se na Boga i u stanju je trpjeti bolove i muke.

Primjer:

Sırr-ı ezel oldu aşıkarâ Ârif nice eylesin müdârâ

(Nesîmî)

'Aceb mi 'ârif el ûstünde tutsa esrarı

Anunla seyr ider ey dil hayal-i dildârı

(Ziyâ'i, G. 433/1)

Primjer:

Kavs-i kuzehin 'ayni bir köprü bina etti varmı bu cihan içre manendı hey Allahum 'Ibretle bakup didi tarihini bir 'arif ol geçdüği köpründen biz de geçerüz şahum.

(Ziyâ'i)

Ovaj most je sagrađen potpuno kao luk duge Ima li mu slična na ovom svijetu, moj Bože! Jedan znalac pogledavši ga s divljenjem izreče mu kronostih: "I mi prelazimo preko mosta preko kojeg je prošao moj sultan."

'ârif billah, v. 'ârif.

Aristo, Aresto, Aristotel, čuveni grčki filozof, učenik Platonov. Do dvadesete godine je u Ateni učio od Platona, a onda je postao učitelj Aleksandra Velikog. Umro je 322. g. prije n.e. U književnosti se upotrijebljava kao simbol učenosti, mudrosti i logike. U islamskoj filozofiji u njegove sljedbenike se ubrajaju el-Kindî, Farâbî, Îbn Sina, Îbn Rušd i dr. Jedan od najvećih i najslavnijih grčkih filozofa. U divanskoj poeziji nazivan je "kraljem mudraca" i uvijek simbolizira znanje, pamet, mudrost. Često se dovedi u vezu sa Aleksandrom jer se tako želi iskazati da je Aristotel moćan u mudrosti koliko Aleksandar u upravljanju državnom. U tom ih kontekstu zajedno spominje i Ziyaija Mostarac u jednom gazelu.

Primjer:

Söyledur tab'um benüm ol şâh-ı hüban fi'l-mesel 'Ilm û hikmetden Aristoyu Sikender Söyledür.

(Ziyâ'î)

To je moja priroda" kaže ta carica ljepotica kao iz bajke Kao što je Aristotel Aleksandar (vladar) u polju nauke i mudrosti.

'ârız, obraz, simbol ljepote voljene osobe, najčešće se po boji poredi sa ružom (gül).

arslan, lav; u legendama koje se njeguju kod šiita lav (arslan, esed) često simbolizira Aliju. Ta se legenda zasniva na slijedećoj predaji. Za vrijeme mi'râca (v.) kad je Muhammed a. s. bio blizu 'arşa (v.), ispred njega se ispriječio jedan lav. Muhammed a. s. je skinuo prsten s ruke i bacio na lava koji je progutao prsten i sklonio se s puta. Kad se Muhammed a. s. vratio s miradža, Alija je izvadio prsten iz svojih usta i predao ga Muhammed a. s. Zbog toga Aliju zovu Lav Božji (Esedullâh).

'arş, šator, svod, prijestolje.

U staroj astronomiji, prema Ptolomejevom gledanju to je deveti kat nebesa koji je iznad svih i u kojem nema zvijezda. Naziva se još felek-i atlas. Božja moć i visina se sa ovog kata nebesa manifestira na svijet. Zbog toga se naziva još i 'arşi a'la (najviše prijestolje), 'arşi Rahmân (prijestolje Milostivog), 'arşi ilâhî (Božansko prijestolje), 'arşi Yezdan Prijesto Uzvišenog Boga) i felek-i a'zam (najuzvišeniji horizont).

Riječi 'arš ü ferş i 'arş ü zemîn se upotrebljavaju u značenju "nebesa i zemlja".

Prema zajedničkom vjerovanju mistika i filozofa 'arş je osmi kat nebesa, a na devetom katu je samo prijestolje. Naziva se još i atlas. U Kur'anu se na više mjesta spominje arš.

Prema tesavvufu 'arş je srce. Ovdje se nalazi levh (ploča) gdje su upisana skrivena značenja božanskih riječi, a sama pisaljka je sredstvo trajnosti govora

(Božjeg).

Hamele-i arş (nosači arša) su četvorica meleka (anđela). Ovdje je boravište Džebrailovo i on odatle dalje ne može proći. Arš je prošao jedino Božji poslanik Muhammed kad je u noći Miradža (v.) razgovarao sa Allahom.

Arš je prvi sloj materijalnog postojanja.

Bog je prvo stvorio Nûr-i Muhammedî (Svjetlost Muhammedova) koja se podijelila na dva dijela. Prvi dio je voda, a drugi dio se podijelio na deset dijelova. Prvi od ovih deset dijelova je arš. Tu je kibla meleka, tu je slika i odraz svega postojećeg. Okolo su osam rijeka i sedamdeset hiljada safova meleka. Neki mutesavvifi sve postojeće i materijalno i nematerijalno smatraju aršom. Tako se vjeruje da je sve postojeće božanski arš (prijestolje).

Ibn Ebi Hâtim tvrdi da je arš od crvenih rubina. A po Vehb Ibn Munebbihu, Allah je stvorio arš od svoje svjetlosti. Mnoge predaje o aršu oslanjanju se na židovstvo.

U književnosti se s aspekta uzvišenosti aršom naziva padišahovo boravište i to je aluzija na vlast, moć i uzvišenost. Naročito se u vjerskoj tesavvufskoj turskoj literaturi ovaj termin – 'arş često rabi u pjesmama tipa tevhid, munadžat, nat i miradžija.

Arş'a yükselmek (popeti se na arš).

Arş'a çıkmak (izaći na arš). *Arş u ferş* (nebo i zemlja).

Arş u kursi (nebesko prijestolje).

Sufije arş nazivaju i imâm-ı mubîn.

'arûs, nevjesta, mlada (isto i gelin), simbolizira voljenu osobu (sevgili, ma'şûk). Ponekad u sintagmi sa gonca (pupoljak) predmet je simpatija koje prema njoj iskazuje slavuj (*'âṣik*).

# Primjer:

Seherden bezm-i gülşende açan bülbüllerün gönlin Arûs-ı goncanın nâz ile itdügi tebessümdür.

(Nev'î)

Srca slavuja otvaraju se u ružičnjaku od zore Zbog nježnih osmjeha, pupoljka – mlade.

'arûz (ar. 'arûd), metrika, nauka o pravilnom rasporedu dugih i kratkih slogova u jednom stilu. 'Aruz ('arûd) je prvobitno označavao stub na sredini šatora i kao što šator ne može stajati bez potpore tako ni stih ne može opstati bez pravilnog ustrojstva, odnosno rasporeda dugih i kratkih slogova. Metrika preuzeta u osmansku književnost iz arapske preko perzijske metrike je tako ustrojena da postoje 16 metrova (u arapskoj poeziji), a kasnije se na osnovu ovih osnovnih 16 metrova razvilo još nekoliko varijanti.

'asâ-yı Mûsî, Musaov (Mojsijev) štap, simbol je nadnaravne moći koja je Musau podarena od Boga. O ovome se govori u Kur'anu, a u Tevratu (Tori) postoji gotovo identična priča o Harunu (Aron). Naime, Musa je štap mogao pretvoriti u zmiju i opet, po potrebi, vratiti ga u prvobitno stanje. Ovu nadnaravnu moć Musa je pokazao faraonu dokazujući mu time da je Božji poslanik, a faraon je to proglasio vradžbinom. Ovo je česta slika u stihovima divanske poezije.

'asâdâr-i pîr-i mugân, vođa derviša koji nosi štap ('asâ – štap, 'asâdâr – onaj koji nosi štap).

Âsaf, Ibn Buharya, vezir Sulejmana pejgambera (Solomona Mudroga). Bio je vičan i metafizičkim znanostima. U divanskoj poeziji simbolizira sposobne vezire i vojskovođe. Ishak Telalović iz Livna, s pjesničkim mahlasom (pseudonimom) Medhî, u prvom stihu svoga tariha o osvojenju tvrđave Varadin u Erdelju, Ali-pašu seraskera i vezira poistovjećuje s Asafom.

Primjer:

Asaf-ı şems-i cihan ecmel-i re'y-i naqqad Daver-i dadger malik-i esrar-i ʻibad.

(Ishak Telalović Medhî)

Asaf sunca svijeta, čovjek naj ispravnijeg promišljanja Vezir pravedni, upućen u tajne života naroda.

Primjer:

Mübarek olsun eyâ Asaf-ı Süleyman-fer Bu tumturak-ı Cem ü ihtişâm-ı Iskender.

(Sâbit)

Nek si blagosloven, Asafe Sulejmanova sjaja, Džemove raskoši i Aleksandrove pompeznosti.

(Ovako se Sabit obraća veziru Hasan-paši, pišući mu kasidu pohvalnicu.)

ashâb, drugovi, prijatelji; uobičajen naziv za prijatelje Muhammeda a. s.

ashâb-i Kehf, družina iz pećine, sedmorica ili osmorica mladića koji su se sklonili u pećinu zajedno sa svojim psom, izbjegavajući progone koji su nad vjernicima u jednog Boga činili nevjernici. Nakon što su se sklonili u pećinu tu su zaspali, a nakon 309. godine su se probudili. O njima se govori u Kur'anu (*al-Kahf*, 9-21).

Pjesnik prispodobljuje rupicu na obrazu drage u kojoj spavaju srca zaljubljenih sa pećinom u kojoj su boravili spomenuti spavači.

Primjer:

Senün gâr-i zenahdanundaki diller belakeşdür Okunmak Kıssa-ı Ashab-ı Kehf amma 'acâ'ibdür.

(Hasan Ziyâ'î)

U tvojoj rupici na obrazu su nesretna srca Pa čudno je onda čitati Priču o Pećinskim spavačima.

ashâb-ı şimâl, (oni koji su lijevo, prijatelji lijeve-pogrešne strane) ljudi kojima loša djela prevladavaju nad dobrim. Suprotno od ashâb-ı yemîn (v.).

ashâb-ı yemîn, oni koji su desno, koji su na desnoj strani; vjeruje se da meleci (anđeli) ljudima zapisuju dobra i loša djela – dobra na desnom ramenu, a loša na lijevom. Tako će se ljudi na sudnjem danu dijeliti na one kojima dobra djela više

teže na vagi od loših i one druge kojima su teža loša djela. Prvi su ashâb-ı yemîn, a drugi ashâb-ı şimâl.

**âsitân**, prag, tekija, velika tekija. Najčešće se u poeziji pod *âsitân* misli na mevlevijsku tekiju u Konji. Također i *âsitâne*.

Primjer:

Haveristanından gelüp her gün eder vaz-ı cebîn Asitanında nedir bilmem rıca-yı afıtâb.

(Sümbülzâde Vehbî)

Iz istočne zemlje došla je i svakog dana stavlja čelo (klanja se) Ne znam šta u njenoj tekiji znači molitva suncu.

**âsitân-i murșid**, muršidov prag, prag onoga koji pokazuje pravi put, tj. šejha.

Âsiye, faraonova žena. Nakon što je rođen Musa a. s. (Mojsije) majka ga je stavila u sanduk i spustila u Nil. Rijeka ga je donijela do faraonovog dvorca gdje je faraonova žena, Asiye njegovala i odgajala Musaa sve dok nije odrastao. Musa je zatim otišao i u tuđini propatio mnoge godine. Po Božjem nadahnuću došao je ponovo u Egipat i pozivao faraona u vjeru. Faraon nije pristao, naprotiv, s vojskom je protjerao Musaa, ali se tom prilikom sam utopio u Nilu. Po pričanju, Asiye je, ne poslušavši muža, prihvatila Musaovu vjeru. Bila je dobrodušna i milostiva žena i usprkos muževljevom navaljivanju ostala je na pravom putu i zaslužila raj.

Primjer:

Lût'un peygamberliği avratina ne sa'adet virdi Fir'avu'un kâfirliği Âsiye'ye ne şekavet getürdi

(Sinan-paşa)

Niti je Lutovo poslanstvo donijelo sreću njegovoj ženi Niti je faraonovo nevjerstvo Asiji donijelo neposluh.

'Askerî, jedanaesti imam. v. Hasan ibn 'Alî 'Askerî.

'aşk ('ışk), velika ljubav, snažna ljubav, čežnja (najčešće: ljubav prema Bogu).

'aşk-ı hakîkî, stvarna, istinska ljubav, tj. ljubav prema Bogu, za razliku od 'aşk-ı mecâzî (metaforička ljubav) koja je po shvatanjima sufija ljubav između ljudi (muškarca i žene).

'aşk-ı mecâzî, metaforička ljubav, ljubav prema prolaznim stvarima za razliku od 'aşk-ı hakîkî (v.) što znači ljubav prema Bogu.

U doslovnom značenju 'aşki mecâzî znači metaforična ljubav tj. ljubav koja nije prava, istinska, jer jedina prava ljubav je ljubav prema Bogu. 'Aşkullâh, Božja ljubav, sinonim za Božjeg poslanika Muhammeda a. s.

'âşûre, deseti dan mjeseca muharrema, kada je na Kerbeli poginuo Muhammedov a. s. unuk Husejin. Obilježava se kao poseban vjerski praznik, naročito značajan za šiite. Na isti dan se obilježava i iskrcavanje s broda Nuha a. s. (Noje) i kao uspomenu na njegovu plovidbu i kuhanje hrane na brodu od raznih namirnica toga dana se spravlja posebno (slatko) jelo od većeg broja namirnica. U divanskoj poeziji ašure se spominje posebno u kontekstu tragedije na Kerbeli, a ovu temu često obrađuju alevijsko-bektašijski pjesnici.

âteş, vatra, u divanskoj poeziji vatra je ljubavna muka u kojoj se nalazi ašik.

**âteşgede**, mjesto, hram gdje se klanjaju vatri, bogomolja vatropoklonika. Isto i *ate*ş, vatra.

U slijedećem stihu Bâkî prispodobljuje crvenilo obraza drage bogomolji vatropoklonika gdje se crveni užarena vatra:

Primjer:

Ebrû-yı anberin ile mihrab-i dînîdir Ruhsar-i âteşin ile ol kıble-i Mecûs. (Bâkî) Sa obrvama poput ambera ona je mihrab vjere (mjesto gdje se vjernici okreću) Zbog vatre njenih obraza ona je kibla vatropoklonika.

âteș-i Halîlullâh gibi serd, hladan kao vatra Božjeg prijatelja (Ibrahima a. s.). Aludira se na priču po kojoj je Ibrahim a. s. progonjen od Nemruda bačen u vatru, međutim vatra u koju je bačen je po Božjoj odredbi bila hladna (svježa-serd) i bila je mjesto spasa za Ibrahima a. s. O ovom slučaju se govori i u Kur'anu (XXI, 51-69).

### Primjer:

Şu'lesi âteş-i Halilu'llah gibi serd ve ziyası rûra-yı rûy-ı yetim gibi zerd.

(Sinan-paşa)

Plamen mu je hladan kao vatra Božjeg prijatelja a svjetlost mu žuta poput blijedog lica jetimskoga.

âteș-i Nemrûd, Nemrudova vatra. Vatra kojom je Nemrud (v.) htio zapaliti Ibrahima a. s. (Abrahama) koji je htio porušiti i uništiti kumire. Po starim vjerovanjima, Bog je poslao oluju, ugasio vatru, a na njenom mjestu je stvorio prekrasan vrt sa malim jezerom u sredini. Ovaj motiv je veoma često korišten u perzijskoj i turskoj književnosti.

âteș-i ter, crveno vino, usne drage.

âteş-perest, (gebr) vatropoklonik, zoroastrovac. U poeziji je simbol nevjernika, osobe koja sprječava vjernika da uđe u Ćabu, da se umjesto toga klanja vatri. Također ateş-perest ukazuje na crvenu boju obraza drage.

### Primjer:

Ruhsârı âteşne sücud itse tanmı kim

Ateş-perestler gibi hindûsı Kasimun.

(Ahmed-paşa)

Je li to zora da obrazom ničice ka vatri se klanjaš

Kao vatropoklonici, Kasimovi Hindusi.

Ovaj posljednji se stih može shvatiti i drugačije:

Kao vatropoklonici, Hindusi na Kasum.

(Kasum bi ovdje značio početak zime).

âteș-i seyyâle, tekuća vatra, tj. crveno vino.

U stihu Fazila čini se da se vino treba shvatiti u doslovnom smislu:

Bu demde âteş-i seyyâle lâzımdır dile ammâ

Hilal-i rûze bir kuft-ı metîn astı dehân üzre.

Iako je u ovo vrijeme srcu potrebno vino (tekuća vatra) Mlađak ramazana na usta je objesio čvrst katanac. 'attâr, proizvođač i prodavač mirisa. U divanskoj poeziji često se poistovjećuje sa jutarnjim vjetrom koji donosi miris kose drage, ali također se ponekad koristi u značenju kose drage osobe, tj. "ono što proizvodi miris". Isto i reyhanci (v.)

### Primjer:

Açtı ʻanber hokkasın sahrâda ʻattar-ı sabâ Düzdi rengin câmesin bôstânda bezzaz-ı zemin.

(Ahmed-paşa)

Mirisni jutarnji vjetar otvori u polju kutiju s ambrom Prodavač (draga) poreda u vrtu raznobojnu odjeću.

'Attâr, Ferîduddîn Muhammad (1119? – 1193?) iranski pjesnik i mutesavvif. Autor više pjesničkih djela (Dîvân, Muhtâr-nâme, Asrâr-nâme, Mantik at-tayr, Musîbat-nâme, Ilâhî-name, Bülbülnâme, Tazkirat al-avliyâ, Mîrâcnâme, Cümcümenâme i dr.). Vrlo često spominjan od strane divanskih pjesnika koji se, ističući svoje pjesničke sposobnosti, porede s Attarom.

av, lov. U divanskoj poeziji lov simbolizira upadanje ašika u zamku voljene na taj način što ašikovo srce dolazi na ben (mladež) drage pa se onda ulovi u zamku njezina solufa. Katkada ašik postaje soko zavezanih očiju koji će biti bačen

iz ruke "vladara ljubavi", tj. voljene.

Primjer:

Mahabbet şâhınun bir gözi bağlu şahbazıyam Ecel mürğin henüz avlatmayup

Ecel mürğın henüz avlatmayup koldan uçurmışdur.

(Hasan Ziyâ'î)

Ja sam carice ljubavi soko povezanog jednog oka koji je izbačen u let, a još nije ulovio pticu smrti.

ay, mjesec. Kao nebesko tijelo iz najbližeg (najnižeg) horizonta simbolizira slabost, nemoć, nesavršenost. On gospodari najnižom sferom, a period njegove dominacije je u petak navečer i u ponedjeljak. Prijatelj mu je sunce, a neprijatelja nema. Alkemičari su srebro zvali kamer (mjesec), a zlato šems (sunce).

Ayaz, rob i miljenik gaznevidskog vladara Mahmuda Gaznevija. U divanskoj poeziji se spominju solufi Ayazovi zbog toga što se priča da je Mahmud Gaznevi jedne noći kad je uživao u piću tražio da Ayaz podreže kosu. Ayaz je poslušao i potpuno obrijao glavu, a Mahmud se, vidjevši sutra šta je učinio, pokajao. Pjesnici divanske poezije se poistovjećuju sa Ayazom, a voljenu osobu uspoređuju sa Mahmudom.

ay başı, početak mjeseca. Prema starim zvjezdoznancima sve

- smutnje i nezgode događaju se početkom mjeseca.
- âyet. Svaka od rečenica ili paragrafa jednog sureta (v.) u Kur'anu koja ima cjelovito značenje; znak, simbol. Mnogi od ajeta su utkani u stihove divanske poezije tzv. iktibâsom, posebnim načinom citiranja Kur'ana.
- Äyetü 'l-kürsî, 255. ajet sure al-Bakara, u kojem se Bog spominje po nekoliko lijepih imena. Često se kao molitva uči (čita) u raznim povodima izražavanja pobožnosti.
- âyin, ceremonija, vjerska svetkovina.
- âyin-i şerîf, ceremonija derviških redova koja kod različitih redova sadrži različite elemente (stajanje, sjedenje, kretanje u krug).
- âyin-hân, predvodnik ceremonije (napr. kod mevlevija onaj koji uči za vrijeme semâ'â).
- âyîn-i Cem, Džemova ceremonija. Kako je Džem oličenje društva gdje se toči vino, to je ta ceremonija ceremonija pijenja vina, odnosno u tesavvufu to je inspiracija božanskom ljubavi.
- âyin-i şerîf, termin koji označava izvođenje ilahija od strane *âyin-hâna* (v.) u mevlevijskoj tekiji za vrijeme *semâ*'a (v).

- âyîne, ogledalo; u tesavvufu srce je srcu ogledalo. U ogledalu se odražava postojanje *Istine* (Hakk). Veoma čest motiv u poeziji predstavlja zaljubljivanje preko ogledala ili slike. Naime, dragi (draga) se zaljubljuje kad vidi sliku ili odraz lika voljene (voljenog) u ogledalu, vodi ili nekoj drugoj glatkoj površini.
- âyîne-i ârız, ogledalo obraza, obraz svijetao poput ogledala.
- âyîne-i gitti-nümâ, ogledalo u kojem se vidi svijet. Tako je nazvano poznato ogledalo Aleksandra Velikog. Po legendi ovo ogledalo je napravio Aristotel i postavio ga na jedan visoki toranj u gradu Aleksandriji. Kad su se približavali neprijatelji, uz pomoć ovog ogledala bi bili zapaženi na sto milja udaljenosti.
- âyîne-i Iskender, Aleksandrovo ogledalo u kojem se ogleda cijeli svijet. Naziva se i âyîne-i gitti-nüma (v.). Ovaj simbol se zasniva na legendi o tome kako je Aleksandar Veliki, u vrijeme kada je osvojio Egipat i osnovao Aleksandriju dao da mu najveći znalci njegova vremena izgrade u aleksandrijskoj luci ogromno ogledalo okrenuto moru koje će pokazivati svaki brod koji je udaljen od luke na mjesec dana plovidbe. Svaki brod još na velikoj uda-

ljenosti bio bi zapaljen od svjetlosti toga ogledala. Po nekim legendama, ovo je ogledalo ukradeno noću kad su stražari zaspali i bačeno je u more. Po drugim legendama ovo je ogledalo Aleksandar dobio na dar od indijskog vladara Kayda.

Primjer:

Böyle bezmün âlem-i âbın gören meşreb dahi N'eylesün câm-ı Cem ü âyîne-i Iskenderî.

(Sâbit)

I ko vidi izvor vode života ovakvog društva Pa šta će mu Džemova čaša i Aleksandrovo ogledalo!

ayna, ogledalo, v. âyîne.

'ayne'l-yekîn, vidjeti i saznati, drugi stupanj znanja koji se stječe gledanjem; doći do saznanja gledanjem i zaključivanjem (sigurnim viđenjem), a ne samo spekulacijom.

'ayn-1 sâbite (a'yân-1 sâbite), utvrđena slika neke stvari (bića) prije nego je stvorena, u vrijeme kad je pripadala samo božanskom znanju (ilm-i ilâhî).

'ayş, život, življenje, uživanje, jelo i piće. Često se ova arapska riječ upotrebljava u značenju piće i u konstrukciji sa perzijskom riječju nûş, znači: zabava, opijanje.

'ayş ü nûs, zabava, opijanje, veselje. v. 'ayş

ayva tüyü, dlačice svijetle boje koje izbijaju na licu voljene osobe; ove dlačice su simbol ljepote voljene osobe, one zaljubljenika (ašika) čine ludim od ljubavi; doslovno: dlačice tunje (dunje).

ayyâş, veoma sklon piću, u prenesenom značenju: "željom Božanske ljubavi".

**âzâde**, dodatak distihu (beyit); u slučaju kada se jednim distihom (bejtom) ne završava potpuna misao, nego joj je potreban još neki dodatak, taj dodatak se zove *âzâde*.

Azâzîl, ime šejtana (đavola) koji je živio među melecima (anđelima) i koji se nije protivio Božjem naređenju da se pokloni Ademu.

Primjer:

Ey Hak'dan ırak olan Azâzîl Ger dıv değilsen âdemi bil.

(Nesîmî)

Ej, Azazilu, koji si daleko od Boga, Kreni, ako nisi đavo, spoznaj čovjeka.

Âzer, otac Ibrahima a. s. Čovjek koji je živio od izrade i prodaje kipova (idola, kumira). Priča se da je bio vezir (ministar) Nemrudov (v.). Zbog toga se u književnosti spominje kao skulptor kumira. Nije prihvatio vjeru u koju ga je sin pozivao, ali ni njegovo nevjerstvo nije moglo spriječiti Ibrahimovo a. s. poslanstvo.

### Primjer:

Fazıl haseb-iledür, neseb dahı ana zîver olur Ibrahime ol n'eyler ki atası Âzer olur. (Sinan-paşa)

Vrijednost (zasluga) je ono što se računa, a porijeklo je tome ukras (dodatak). Šta znači Ibrahimu što mu je otac

bio Azer.

Azrâ, ime ženske junakinje u priči Vamik i Azra; djevica; svojstvo Hz. Merjeme; neobrađeni, nezasijani pijesak; v. *Vamik*.

Azrâ'îl, jedan od četiri velika meleka (anđela) zajedno sa *Cebrâ'îlom, Istrâfîlom* i *Mikâ îlom,* anđeo smrti. Zadužen je za uzimanje duša ljudima kojima je došao suđeni čas. Poznat je i kao *meleku'l-mevt* što doslovno znači "anđeo smrti". Po legendi: nakon što je Bog stvorio Adema (Adama) i dao trojici meleka (anđela) određena zaduženja, jedino je ostao bez zaduženja *Azrâîl*. Kad je Azrail upitao da li i za njega ima neko zaduženje, Bog mu je dao posao da uzima duše.

bâ (be), drugo slovo arapskog alfabeta. U poeziji simbolizira dvoje ili skup nečega.

baba, otac, u tesavvufu znači starješina, şeyh (v.), naročito ako se radi o pročelnicima turskih derviških redova (posebno bektašija).

babaîlik, šiijsko-batinijski tarikat koji je osnovao Baba Ilyas, šejh (baba) koji je iz Horasana pobjegao u Anadoliju pred mongolskom najezdom. Pokret koji je zasnovao Baba Ilyas je imao i socijalni karakter, on je podizao narod na borbu protiv seldžučkih vlasti pa je 1240. godine uhvaćen i obješen. Poslije toga se ovaj batinijski tarikat raširio po čitavoj Anadoliji, pripojio se bektašiliku i nastavio djelovati kao jedan bektašijski ogranak.

Bâbil, Babilon, drevni grad u Iraku, danas manje mjesto na Eufratu u blizini Hille-a. U literaturi se spominje po svome negdašnjem sjaju i raskoši, ali i po tome što su u jednom tamošnjem bunaru naglavačke obješeni anđeli *Harut* i *Marut* koji zbog navođenja ljudi na grijeh moraju tu ostati do sudnjeg dana.

Babur, Zahiruddîn Muhammed, osnivač dinastije Baburida i njen prvi vladar u Indiji. Umro u Agri 937./1530. Poznat i kao pjesnik *Divana* na čagatajskom jeziku i autor *Baburnâme*, svojevrsnih memoara, čiji su brojni rukopisi redovito ilustrirani prekrasnim minijaturama. Osmanski pjesnici ga spominju kao i njegovog nešto starijeg sunarodnjaka i poznatog čagatajskog pjesnika Ali Šir Nevaija.

bâd-i sabâ, jutarnji povjetarac, vjetrić koji donosi miris voljene osobe.

bâde, vino, piće, u tesavvufu: ljubav prema Bogu v. *mey*.

bâde-perest, ljubitelj vina, vinopija. U tesavvufu: *ašik*, zaljubljenik, derviš.

bâğ-ı cinân, raj, džennet, rajski vrtovi, često simbol za lice drage osobe.

bâğ-ı irem, rajski vrt. Po legendi je prije islama u Arabiji živjelo vrlo moćno i bogato pleme 'Âd. Kralj toga plemena koji se zvao Šeddad se toliko osilio da se htio proglasiti bogom. Pošto su bogovi po vjerovanju bili gospodari rajeva i Šeddad je želio da ima raj pa je dao da se izgrade rajski vrtovi po imenu Irem. Bog se naljutio na pretjerivanja koja su se dešavala u Iremu pa je poslao oluju koja je zbrisala Irem s lica zemlje. Arapski, perzijski i turski pjesnici u svojim stihovima sliku raja češće daju prema Iremu, nego prema raju obećanom na budućem svijetu.

bâğbân, baščovan, vrtlar. Osoba koja pazi na cvijeće u bašči, on uvijek drži cvijet u ruci i poklanja ga.

Primjer:

Nice kim hurrem ola bâg-ı bahâr Ola ol bâga bâg-ban bülbül.

(Ahmed-paşa)

Kako bi bio sretan ovaj proljetni vrt Neka slavuj bude baščovan toga vrta.

Bağdâd, grad u Iraku, od vremena Abasida centar islamskog svijeta. U divanskoj poeziji često simbolizira srce ašika. Također Bagdad je simbol bogatstva.

Primjer:

Yolu uğradı şehr-i Başdada ol makam-ı bihişt âbâda.

(Derviš-paša Bajezidagić)

Na putu svrati do grada Bagdada Do tog mjesta poput raja izgrađenog. Zbog toga što je u njemu djelovao Imam Azam Abu Hanifa kao i osnivač kadirijskog reda Abdulkadir Gejlani, Bagdad je simbol duhovnosti.

Primjer:

Bağdad sadeftir güheri dürr-i Necef dir Yanında anın dür ü güher seng ü kazeldir. (Rûhî)

Bagdad je sedef, a njegov dragulj je biser Nedžefa Biser i dragulj koji su pored njega su obični kamen i fajans.

Bağdâd gülü, ruža Bagdada; kao termin kadirijskog tarikata označava platneni kružić na tadžu (tâc – kapa koju su nosili šejhovi kadirijskog tarikata) čiji je osnivač Abdulkadir Gejlani živio u Bagdadu.

bahâr, proljeće. Godišnje doba u kome se krše pokajanja zbog grijeha (tevbe) i ašik se vraća starim grijesima. Najčešće je za to uzrok obraz (yanak, ruh さ), ruhsâr, 'ârız) drage osobe.

Bahâristân, mističko-didaktičko djelo posljednjeg perzijskog klasika Abdurrahmana Džâmîja (1414.-1492.). Inspirirano je djelom *Gulistân* također poznatog perzijskog klasika Sadija. Sastoji se od kratkih poučnih priča i stihova. Oba spomenuta djela, kao i druga djela perzij-

ske klasične literature odigrala su važnu ulogu u formiranju osmanske turske književnosti.

bahâriyye, kasida ili uvodni dio kaside u kojoj se opisuje proljeće (bahâr).

bahır, (ar. bahrun - more), metar, pjesnički metar, mjera stiha u kojem se pravilnim rasporedom izmjenjuju dugi i kratki slogovi. Dugim se slogovima smatraju oni koji sadrže dugi vokal ili su zatvoreni slogovi (koji se završavaju konsonantom). Postoji 16 osnovnih metrova koje su Perzijanci i Turci preuzeli iz arapske metrike, od kojih su vremenom proizveli i neke varijante. Metrovi se označavaju arapskim slovima izvedenim iz osnove fâ, 'ayn, lâm. Osnovnih 16 metrova su slijedeći:

- 1. bahr-i hezec;
- bahr-i recez;
- 3. bahr-i remel;
- 4. bahr-i munserih;
- 5. bahr-i muzâri';
- 6. bahr-i muktedâb;
- 7. bahr-i müctess;
- 8. bahr-i serî';
- 9. bahr-i karîb;
- 10. bahr-i cedîd;
- bahr-i muşâkil;
- 12. bahr-i mutekârib;
- 13. bahr-i mutedârik;
- 14. bahr-i kâmil;
- 15. bahr-i tavîl i;
- 16. bahr-i medîd.

Bahrü'l-hakâık, naslov prijevoda djela *Makâlât-i Haci Bektaş,* koji je sačinio Hatiboğlu 1409. Osnovno djelo o učenjima Hadži Bektaša napisano je na arapskom jeziku, a ovaj prijevod je na osmanskom turskom jeziku.

bâis-i la'net-i şeytân, povod prokletstva šejtanovog, čovjek zbog kojeg je proklet šejtan; atribut za Adema a. s.

(Sinan-paşa, Tazarrûnâme)

Bâkıl, ime nekog Arapa ptičijeg mozga, oličenje čovjeka koji ne umije lijepo govoriti, čije su gluposti široko poznate. U poeziji simbolizira glupog, neukog čovjeka.

Primjer:

Re'y-i Bâkıl geçiyor akl-i Felâtûn yerine.

(Süleyman Fehim)

Umjesto Platonove mudrosti prolazi Bakılovo mišljenje.

Bâkir, peti imam u šiitskoj hijerarhiji od dvanaest imama. v. Muhamed ibni 'Alî Bâkir.

bâlâ, stas. v. boy.

Bânî-yi binâ-yı safâ, graditelj zgrade čistoće (Kaʿbe), sinonim za Ibrahima a. s. (Abraham).

(Sinan-paşa, Tazarrûnâme).

Barak Baba, babaijski šejh, jedan od murida Sarı Saltuka, ubijen od Mongola 1307./8. godine." bardak, čaša, v. câm.

Bârî, jedno od Allahovih imena. Dosta često se upotrebljava u poeziji.

barik-bin, v. ehl-i dil.

Basîr, Onaj koji sve vidi, Allah.

basîret, viđenje, dosezanje Istine, moć viđenja pomoću srca; snaga srca obasjanog svetom svjetlošću (nûrü 'l- kudüs).

baş kesmek, (doslovno: posjeći glavu); u tesavvufskoj terminologiji: pokloniti se i to na taj način da se desna ruka stavi ispod srca, a onda se duboko nakloni starješini.

bâtın, unutrašnji, skriveni, nevidljivi; unutrašnja, nevidljiva strana, nešto nevidljivo za oko. Suprotno od zâhir (v.). Znači: ono što se može spoznati unutrašnjom spoznajom onih koji imaju tu moć; tajno koja se otkriva samo posvećenima; unutrašnja istina. Ehl-i bâtın, sljedbenici tesavvufa, oni koji dopiru do unutrašnjih značenja. Po sunijskom vjerovanju oni pripadaju heterodoksiji.

bâtın kılıcı, moralni šamar, duhovno discipliniranje.

bâtînilik, misaoni sistem koji upućuje na traženje istine u unutrašnjim (skrivenim) značenjima glavnih izvora islama. Pripadnici bâtînilika su sljedbenici jednog ogranka šiizma. Smatraju da Kur'an nije Božja već Poslanikova riječ. Za razliku od sunnija, za njih su sedam velikih Božjih poslanika: Nuh (Noje), Ibrahim (Abraham), Isa (Isus), Musa (Mojsije), Muhammed, Alija i Ismail sin Džafera Sadika (Ca'fer Sâdık), a jedino je Ismail nadaren da pokazuje čudesa (*mu'cize*, v.).

Batlamyus, Ptolomej, učenjak koji je živio u Aleksandriji u drugom stoljeću n. e. a bavio se geografijom, kozmografijom i matematikom. U poeziji je oličenje mudrosti i učenosti.

Battâl Gâzî, legendarni arapski junak koji se borio protiv Bizantije za osvajanje Anadolije. Njegova vojevanja i osvajanja opjevana su u epici Anadolije XIII i XIV stoljeća pod naslovom Battâlnâme (ili Dâsitân-i Seyyid Battâl Gâzî).

Bâyezîd-i Bistâmî, poznati sufija čije je puno ime Ebû Yezîd Tayfûr b. Îsâ b. Sürûşânç. Rođen je u mjestu Bistamu u Iranu, umro je 874. godine. Znao je proučiti Kur'an napamet bez prekida. Do te mjere je bio pobožan da su mu u namazu od straha pred Bogom škripale kosti rebara. Kao izuzetan pobožnjak je simbol koji su koristili pjesnici divanske poezije.

bayram, 'îd, Bajram, praznik nakon završetka Ramazana (1. ševval) i desetog dana mjeseca zil-hidždžeta. Kako je prvog dana Bajrama vidljiv mlađak, to taj mlađak simbolizira obrve drage. Također taj mlađak (na: dan Bajrama) se poistovjećuje sa potkovicom na nogama konja koju ašik željno očekuje da vidi kao znak dolaska drage. Pored toga, u poeziji Bajram simbolizira ponovo spajanje ašika sa dragom nakon mjeseca Ramazana koji je simbol posta i suzdržanosti. Također se nakon Ramazana otvaraju kapije meyhâna (v.) za boheme (rind, v.).

Primjer:

Rindler 'id olıcak kuy-ı harâbata gider

Tut ki bayram ayıdur mey--gedenün miftâhı.

(Hasan Ziyâ'î)

Bajram će biti i bohemi idu putem prema krčmi Prihvati ključ krčme jer mjesec Bajrama se pojavio.

bayrâmilik, derviški red, v. bayrâmiyye.

bayrâmiyye, derviški red koji je osnovao u Ankari u prvoj polovici petnaestog stoljeća Hacı Bayrâm Velî (753./1362.-833./ 1430.). Jedan od ogranaka bajramija je i hamzevijski tarikat, nastao u Bosni.

bâz, soko; u tes. sveti duh; duša koja govori u čovjeku (nefs-i

nâtika); u divanskoj poeziji soko kao ptica koja lovi često se uspoređuje sa solufima voljene osobe koji love srce ašika.

Bedahşân, brdovita oblast u Srednjoj Aziji, na krajnjem sjeveroistoku Afganistana i dijelom u Tadžikistanu, između Turkistana, Indije i Kine. Stanovništvo su Tadžici, narod iranskog porijekla. Kraj je poznat po nalazištima dragulja, posebno rubina. I u poeziji se spominju dragulji Bedehšana, pri čemu nekada sam Bedahšan simbolizira rubin, odnosno usne drage.

Primjer:

Ruhu aksinden ol hurşid-i rakşan Taşı la'l eyledi dağı Bedahşan.

(Şeyhî)

To sjajno sunce iz odraza njegova duha

Učinilo je kamen crvenim poput gorja Bedahšana.

Primjer:

Eşk-i çeşmimle olur la'l-i leb-i yâr ferah

Tâb-ı kevkeble bulur la'l-i Bedahşân revnâk.

(Avnî – Sultan Mehmed Fatih)

Mojim suzama se raduju rubin--usne drage

Kao što i rubin iz Bedahšana blista kad zvijezde zasjaje.

bebgâ, papagaj (ar. bebgâ, per. bepgâ, tur. papağan). U naro'du

se češće ova ptica naziva tûtî (v.), a također i u divanskoj poeziji gdje simbolizira slatkorječivost. Najčešće se spominje zajedno sa ogledalom jer je postojao običaj da se u kafez sa pticom postavi i ogledalo. Onaj ko uči papagaja da govori sakrije se iza ogledala tako da ptica "misli" da joj se obraća njen lik u ogledalu koji za nju predstavlja drugu pticu. Ona pokušava imitirati tu "pticu iz ogledala" i tako progovara.

Primjer:

Şevk-i kand-i la'l-i dilberle 'aceb tûtî misin Sükkerî şi'ründe bu şîrîn--edâlıklar nedür.

(Sükkerî Zekeriyâ)

Gle čuda, nisi li ti papiga sa kradljivcem srca slatkih usana raspoloženja Šta su ismunianja slasti u

Šta su ispunjenja slasti u Sukkerijinim stihovima?

bedevî, ime tarikata koji je osnovao Seyyid Ahmedu'l-Bedevi (rođ. u Fesu 1179., um. u Tanti – Egipat, 1276.).

beğ, gospodar. U poeziji najčešće metafora za voljenu osobu (*sevgili*).

behişt, raj, džennet. Do četrnaestog stoljeća se umjesto ove perzijske riječi koristila turska riječ uçmak. Behlûl, nadimak Ebû Vehb Omera Seyrefîja iz Kufe, sufije poznatog i pod imenom Dana. Živio je u vrijeme Harun ar-Rašîda u Bagdadu i poznat je po mnogim mudrostima i dosjetkama vezanim za život u Bagdadu u tome vremenu. Omiljeni je lik kojim divanski pjesnici simboliziraju mudrost i duhovitost.

Behmen, legendarni iranski vladar iz dinastije Kejanida. Spada u osobe iz iranske mitologije koje su čest predmet pjesničke inspiracije divanske poezije. Sin je Isfendijara. Nadimak mu je Erdešir.

Sve osobe iranske mitologije koje se spominju u Firdusijevoj Šahnâmi, razni izmišljeni, ali i historijski likovi, preneseni su zajedno sa drugim elementima iranske tradicije u osmansku tursku književnost. To je slučaj i sa Behmenom, koji simbolizira junaka općenito.

Behrâm, iranski junak iz sasanidske dinastije, poznat po snazi, hrabrosti i pravednosti. Sin je Jezdedžirda. Poznat je i po imenu *Behrâm-i Gûr* zbog toga što je uvijek lovio divlje magarce (gûr) ili zbog naprasite naravi.

Jednog dana je progoneći životinju ušao za njom u neku pećinu iz koje nikad nije izašao. Po nekima on je ovaj nadimak dobio što je u lovu jednom strijelom ubio i lava i magarca.

Primjer:

Öğme Behram-i Gûri nîrengi Ne bilür cengi bir yaban eşeği. (Sâbit)

Ne hvali lukavstvo Behram-i Gura Zar divlji magarac zna ratovati.

Ovdje je simbol *Behrâm-i Gûra* upotrijebljen da bi se izdigle zasluge sultana Mustafe kome je posvećena kasida, a kojeg pjesnik poredi sa Behram-i Gûrom.

Behzâd, v. Bihzâd.

Bekâ, vječnost, besmrtnost, predavanje Bogu i postizanje vječnosti; čovjekovo mišljenje da Bog stoji iznad svega.

Primjer:

'Alemün anma beķasın göresin 'Ayn-ı 'ibretle baķasın göresin.

(Hasan Ziyâ'î)

Ne spominji ovaj svijet, vidjećeš vječnost S okom pouke gledaj, vidjećeš.

bekâ billâh, ostati trajno u Bogu. Sinonim: fenâ fillâh – nestati u Bogu, utopiti svoju egzistenciju u Božjoj egzistenciji. Potpuno predavanje svoje egzistencije Bogu čime se traži Božje zadovoljstvo.

bektâşî, pripadnik bektašijskog reda.

bektâşılık, v. bektâşiyye.

bektaşiyye (bektaşılık, bektašizam) derviški red koji je osnovao Haci Bektâş Velî (Nišabur 646./1248. – Kırşehir 738./1337.). Ovaj red koji spada u one koje su osnovali Turci; u početku je bio, na osnovu učenja njegova osnivača, ortodoksni red, ali je vremenom poprimio heterodoksni karakter. Na određenim skupovima pripadnika ovog reda služi se vino, a skupu ravnopravno prisustvuju i žene.

bel, pas, pojas, struk, slabine. Kao element u opisu voljene osobe on je obično tanak i poredi se s dlakom (v.  $m\hat{u}$ ). U mašti pjesnika on je često opisan zajedno sa usnama (dudak) ili ustima ( $a\Suz$ ).

bel bağlamak, osigurati se, osloniti se: u tesavvufskoj terminologiji (kod bektašija): poslušati, pokoriti se.

Belh, grad u Afganistanu, rodno mjesto Mevlâna Dželaluddîna Rumija. Ima posebno mjesto u simbolici tesavvufskih pjesnika, posebno onih odanih mevlevijskom tarikatu.

Belî ahdı, zavjet o prihvaćanju Božje Jednosti. Naime belî (ar. belâ) znači afirmativan odgovor na pitanje sa negacijom. To jest kad je Allah upitao duše u vremenu prije stvaranja prvog čovjeka "Nisam li ja vaš Gospodar?", duše su odgovortle: "Da, jesi!". Taj potvrdan odgovor duša je njihov zavjet o prihvaćanju Boga kao svog jedinog gospodara. Ponekad se ovaj zavjet citira sa arapskom rečenicom: "Kâlû belâ". (Rekli su: "Da!").

Belkîs-i Sebâ, Belkisa od Sabe, kraljica od Sabe, Belkisa; Saba (Sebe') se spominje u Kur'anu (an-Naml, 22) kao pokrajina u Jemenu koja se prozvala po istoimenom plemenu koje ju je nastanjivalo. Belkisa je naslijedila oca koji nije imao muških potomaka. Sulejman a. s. (Solomon) je obaviješten o ovoj kraljici (an-Naml, 20-44) posredstvom ptice hüdhüd (v.) koja mu je donijela vijesti. On je po istoj ptici poslao svoje pismo u kojoj traži od kraljice od Sabe da prihvati njegovu vjeru u jednog Boga.

ben, mladež, ben, v. hâl (خال), crni kružić ili tačka na licu ili tijelu čovjeka. Pri opisu ljepote voljene osobe najčešće se koristi zajedno sa kosom (saç), obrazom (yanak) i usnama (dudak). U opisu lica drage ben je najčešće tačka koju je nestašno pero solufa stavilo na lice, ili je kanuo iz pera pisara koji opisuje ljepotu. U stihu je kosa (saç) zamka, srce (gönül) ptica, a ben zrno koje želi ugrabiti ptica srca. Ben je i sjeme (tohum) iz kojeg će iznići zlo za ašika. Ben je i siroti Hindus koji je ušao u bašču – lice (yanak) drage koju čuva baščovan – kosa (saç). Kad je kosa (saç) simbol nevjerničke zemlje (Kâfiristân), onda je ben obično nemusliman, idolopoklonik (nâmûselman, put-perest). Kada je kosa nevjernik, onda je ben idolopoklonik. Ben je također vladar (sultan) i to najčešće abesinski vladar (Habeş sultânı) kao i Bilal Abesinac (Bilâl Habeşî), prvi mujezin Muhammeda a. s.

bend, veza, stihovi koji povezuju dvije strofe. Ovi su stihovi korišćeni u pjesničkim vrstama tercî'-i bend i terkîb-i bend (v.) gdje između dvije strofe dolaze distihovi koji povezuju te strofe.

bende, rob, sluga, derviš, od perz. benden – vezati, doslovno znači vezan. Najčešće je rob na suprotnoj strani od cara, ali se ponekad koristi u značenju riječi âşik (v.).

### Primjer:

Der-i Munla'da Fadil gibi oldunsa sâdık bende Dilde hiç olur mu gayri bâba ragbetin cânâ.

(Fadil-paša Šerifović)

Kad bi i ti kao Fadil postala vjerni sluga na vratima Mevlane Bi li se u tvom srcu moglo naći ikakve čežnje za bilo kakvim drugim vratima, draga?

- bendegân, mn. od *bende* (v.), derviši, sluge, robovi, padišahove sluge.
- benefşe (menekşe), ljubičica. Osim svoga osnovnog značenja – mirisnog cvijeta, zbog svoje tamne boje ponekad simbolizira kosu voljene osobe.
- beng, opijum. U poeziji ponekad sredstvo za postizanje ekstaze kao što se često koristi vino da se izrazi sredstvo kojim se postiže (pojačava) ljubav prema Bogu.
- Beng ü bâde, Opijum i vino, mesnevija sa alegorijskim sadržajem koju je spjevao veliki pjesnik Fuzûlî (um. 1556.).
- bengî, opijen opijumom, hašišom. Čovjek koji je postigao ekstazu u ljubavi prema Bogu.
- berât gecesi (leyle-i berât), noć velikog oprosta i nade, noć između 14. i 15. dana mjeseca šabana koju muslimani provode u pobožnosti.
- Berehmen, svećenik koji služi u bogomolji indijskog božanstva Berahme (Brahme). U divanskoj poeziji simbolizira pripadnika Zoroastrove vjere (vatropoklonstva) ili idolopoklonstva.
- berk, blijesak, veliki odbljesak; božanski dar čovjeku koji se ogleda u tome da pomoću velikog svjetla (blijeska) može putovati prema Bogu (*seyr fillâh*).

- berzah, razmak, rt koji razdvaja dva dijela mora, praznina, rastojanje između ovog svijeta (dünyâ) i drugog svijeta (âhiret), distanca između Boga i ovozemaljskih stvorenja.
- Besmele, skraćenica formule: "Bismillâhi 'r-rahmâni 'r-rahîm". (U ime Allaha Milostivog, Svemilosnog). Isto i *Bismila*.
- beşer, čovjek, ljudi. ebu'l-beşer, Adem a. s.; hayru'l-beşer, Muhammed a. s.; seyyidu'l-beşer, Muhammed a. s.
- beşler, petorica, petero; pet članova Muhammedove a. s. porodice, v. *Âl-1* 'abâ.
- bevvâl-ı çeh-i Zemzem, čovjek koji mokri (urinira) u izvor Zemzema. Ovaj izraz je prisutan u istočnim kulturama i književnostima od devetoga stoljeća kada je, po pričanju, jedan po svemu beznačajan čovjek koji je po nečemu želio biti upamćen otišao u Mekku i pomokrio se u izvor vode Zemzema. Narod koji se tu zatekao ga je kamenovao, a on je ostao upamćen kao prokletnik koji je oskrnavio sveto mjesto. Pjesnici koriste ovaj izraz kad govore o nekome koji je učinio ružnu stvar tek toliko da bi se za njega saznalo i koga treba zbog toga prokleti.
- beyʻat, bîʻat (بيعة), poslušnost, pokornost koja se iskazuje prema

šejhu na taj način što se šejhova desna ruka stavi na desnu ruku onoga koji iskazuje pokornost.

beydak, šah (igra), v. satranç; bejdak je pion u šahu, ali je također i drugi naziv za ovu igru.

beyne'l-isba'ayn, među dva prsta. Aludira se na jedan hadis u kome se kaže da je čovjekovo srce "među dva prsta Svemilosnog" i da njime upravlja onako kako On želi. Pripadnici tasavvufa veoma često koriste ovaj hadis.

beyt, beyit, distih, pjesnička forma koja se sastoji od dva polustiha musrå' koji imaju pravilan metar. Arapska riječ bayt označava kuću, šator, a misrå' znači vrata. Kad su zatvorena oba krila vrata kuća je zatvorena, potpuna. U divanskoj poeziji beyt kao cjelina, zasebna pjesma, zove se mufred ili ferd, ali beyt je češće dio druge pjesme (napr. gazela ili kaside).

beyt-i merhûn, povezani bejt (distih), (od ar. *merhûn* – založen, dat u zalog); beyt po pravilu mora sadržavati potpunu misao, čije se značenje ne prenosi u slijedeći *beyt*. Izuzeci u tom pogledu su rijetki. Stih čije se značenje nadopunjuje i završava u slijedećem stihu zove se *beyt-i merhûn*.

beytü'l-hazen, beytü'l-ahzân, kuća tuge, kuća u kojoj je Jakub a. s. oplakivao sina Jusufa nakon što su ga od njega odvela braća (jedanaest Jakubovih sinova) v. külbe-i ahzân.

beyt-i ma'mûr, beytü'l-ma'mûr, prema tradiciji, kad je Adem sišao iz dženneta na zemlju njegov rod se razmnožio. Allah je iz dženneta spustio jedan dvorac na mjesto gdje se nalazi Ka'ba da bi ga tu Adem i njegovi potomci slavili. Dvorac je bio od bijelog bisera ili od crvenog rubina. U jednoj oluji povukao se na sedmi kat nebesa, ali crni kamen (Hacer-i esved) je ispao i pomiješao se sa vodama oluje. Ibrahim a. s. (Abraham) je sagradio Ka'bu na mjestu gdje ga je pronašao.

Primjer:

Beyt-i ma'mur-ı felek mi ol fezada ol saray

Ya zemînı cennet olmuş ka'be-i ulyâ mıdır.

(Nef'î)

Taj dvorac na toj poljani nije li nebeski Beyt-i ma'mur Ili je zemlja postala džennet ili je to uzvišena Kaʻba?

Beyt-i muʻazzam, Uzvišena kuća, Božja kuća, Ćaba; v. Beytullah.

Beyt-i Mukaddes, Kudus, Mescidu'l--'Aksâ (v.); u tesavvufu: srce koje nije vezano ni za što osim za ljubav prema Allahu.

beytü'l-gazel, najljepši stih jednog gazela.

beytu'l-harâm, v. Ka'ba, (Beytullâh); srce "savršenog čovjeka" (insân-1 kâmil), kome je sve zabranjeno (harâm) osim Boga.

beytü'l-kasîd, najljepši stih jedne kaside.

Beytullâh, Božja kuća, Kâba; u tesavvufu: srce potpunog vjernika.

Beytullahm, Betlehem, mjesto blizu Kudsa (Jerusalima) u kojem se rodio Isa a. s. (Isus).

Primjer:

Beytü'l-lahm kilise anda ki doğdu İsâ

Irak değil ol kısa Kuds-i mubarekdedir.

(Ahmed Fakîh)

Crkva u Betlehemu u kojoj se rodio Isa Nije kao u Iraku nego kao ona u Časnom Kudsu.

beytü'l-ma'mûr, kibla meleka (pravac kamo se okreću anđeli u molitvi) koja se nalazi na sedmom katu nebesa, raju nazvanom Firdevs. Ta kibla se nalazi tačno iznad Ka'be i u istom je obliku kao sveti hram u Mekki.

bezm, društvo koje se sastaje radi zabave, gdje se jede, pije, razgovara, svira, pjeva i pleše. Glavni simboli *bezma* su *sâkî* (v.) vinotoča, *mutrib* (v.) (svirač), *gazel-hân* (v.) (recitator gazela), rakkâs (v.) (plesač), ney (v.), def (v.), şarap (v.), meze (v.), kadeh (v.), surâhî (v.), mum (v.) i dr. U simboličnom značenju to društvo je skup u tekiji.

bezm-i cân, društvo duša, društvo derviša čija su srca puna ljubavi

Primjer:

O zaman ki bezm-i canda bolüşldü kâle-i kâm Bize hisse-i muhabbet dil-i pâr pare düştü.

(Şeyh Gâlib)

U vrijeme kad se na skupu duša dijelila tkanina nade meni je kao dio ljubavi zapalo u komadiće rasparčano srce.

bezm-i elest, društvo duša iz praiskona, prije stvaranja svijeta v. elest bezmi.

bezm-i hüsn, društvo ljepote, društvo u kojem se nalazi voljena osoba.

Primjer:

Bezm-i hüsnünde lebünden içilürse n'ola câm Rûm-ili sohbeti gül devri bahâr eyyâmı.

(Nev'î)

Kad bi bila čaša da se pije s tvojih usana u društvu ljepote Da se s tobom razgovara u danima kad ruže cvatu.

Ovdjeje Rûm (Rumelija) simbol za lice drage, za nju samu.

bezm-i nûşânûş, društvo gdje se pije bez prestanka.

bezm-i ezel, društvo duša koje su priznale Boga kao svoga gospodara prije stvaranja svijeta.

bezzâz, prodavač tkanina, prodavnica tkanina, bezistan, trgovina rukotvorina. U poeziji ponekad simbol drage osobe.

Primjer:

Açtı 'anber hokkasın sabrâda 'attar-i sabâ Düzdi rengin câmesin bôstânda bezzâz-ı zemin.

(Ahmed-paşa)

Mirisni jutarnji vjetar otvori u polju kutiju s ambrom Prodavač (draga) poreda u vrtu raznobojnu odjeću.

bî-dîn, nevjerstvo, nevjernik v. küfr.

Bidpay, ime indijskog brahmanskog svećenika i filozofa koga je tamošnji kralj doveo sinu za savjetnika. Bidpay je napisao knjigu savjeta u formi basne, Pančatantra, koja je prevedena na pahlevi (perzijski) jezik, a potom i na arapski kao Kelila i Dimna. Kasnije je prevedena i na turski (postoje odvojeni prijevodi u prozi i stihu) pod naslovom Hümâyûnnâme. Počevši od XIII stoljeća, od Mevlana Dželaluddina Rumija do XIX stoljeća ovo djelo je korišteno kao izvor mudrosti, a njegov autor je smatran mudracem i filozofom.

Primjer:

Efendi hikmeti Lokmandan dimişlerdür Bu ra'yı anlıyamaz akl-ı Bidpây-ı hakîm.

(Sâbit)

Kažu da je mudrost ovog gospodina od Lokmana Ovo mišljenje ne može shvatiti ni pamet Bidpaya mudrog.

bi-hamdillâh, neka je hvala Allahu!

Primjer:

Bi-hamdi'llah bu demlerde bize tevfik edüp bârî...

(Hasan Kaimî)

Neka je hvala Allahu, u ovim časovima Gospodar nam je pomogao...

Bihzâd, Kemaluddîn Bihzâd (1450?-1537?), čuveni perzijski slikar i minijaturist. Najranije njegove minijature potječu iz 1479. godine. Slikao je najčešće ratne prizore. U poeziji se spominje da bi se u njegovoj prisutnosti divilo nekoj ljepoti. Vrločesto se spominje zajedno sa Manijem, kineskim slikarom koji je živio čitav milenij prije Bihzada.

Primjer:

Gerçi gayet de latif eyledi nakşın Bihzâd Sama benzetmedi tu suretine

ama benzetmedi tu suretine Bihzad' in.

(Sâbit)

Iako je Bihzad veoma lijepo naslikao svoju sliku Tebi nije ni nalik, fuj Bihzadovoj slici!

Bîjen (Bižen), sestrić Rustema sina Zalova, poznat po ljepoti. Po legendi se također govori da je sin Gîva, Gûderzova sina. Legenda govori da je vidio u lovu Efrasijabovu kćer Menižu, u nju se zaljubio pa je djevojka dala da se u sanduku dopremi na dvor. Kad je to doznao Efrasijab najprije ga je htio ubiti, a onda se odlučio da ga zatvore u neku jamu. Kad je za to čuo Rustem, uz pomoć Meniže ga je spasio iz jame i zajedno sa djevojkom odveo u Iran.

Bilâl, mujezin Muhammeda a. s. Pošto je bio iz Abesinije poznat je i kao Bilâl-i Habeşî. Pao je u ropstvo neprijatelja od kojih ga je otkupio Ebu Bekîr. Umro je u Damasku 20. g. po hidžri (640./641.).

bîmâr, bolesnik; u divanskoj poeziji simbolizira bolesnika od ljubavi, ašika.

bî-misl gazel, gazel bez premca.

binā-i tarīkat, građevina (zdanje) tarikata. Pet je osnovnih elemenata koji čine tarikat: tevbe (pokajanje), teslîm (predavanje Bogu), zuhd (ustezanje od tjelesnih zadovoljstava i okretanje pobožnosti), takvâ (bogobojaznomst) i kanāʿat (zadovoljstvo

koje osjećaju oni koji vole Boga, poslanika Muhammeda i njegovu porodicu).

bin bir gün, hiljadu i jedan dan; termin mevlevijskog tarikata; naime, smatra se da je Mevlana Dželaluddin Rumi odredio da se nakon četrdesetdnevnog isposništva (*çile*), provede još 961 dan u osami (*halvet*) što ukupno čini 1001 dan.

bî-nazîr gazel, neuporediv gazel, gazel ljepote bez uzora.

bintu'l-'ineb, kći grožđa, vino, v. mey.

bî-reng, bez boje, bezbojnost; nerazlikovanje vjera, mišljenje da su sve vjere sadržane u zavjetu koji su duše dale Bogu prije stvaranja svijeta, u ezelu, v. bezm-i elest. Hallâdž smatra da se čovjek ne nalazi u vjeri koju je sam odabrao, nego da je od drugih uveden u tu vjeru, a Ibn Arabi smatra da ustvari nije ni moguće obožavati nikoga drugog osim Allaha jer je Allah naredio da se samo Njega obožava.

bî-ser ü pâ, bez glave i noge, zbunjen, rasijan, jadan (slikovito opisano stanje ašika).

Bismillâh, početne riječi formule, izrečene na arapskom, koja u cijelosti znači: U ime Allaha, Milostivog, Svemilosnog. Ove se riječi nalaze na početku sva-

ke kur'anske sure (osim jedne), a izgovaraju se i kada se otpočinje neki dobar i koristan posao. Divanski pjesnici su vrlo često, posebno u uvodnim pjesmama divana, utkivali ovu formulu u svoje stihove kao jednu riječ.

Primjer:

Her emr-i hayra miftâh-ı bıdâyet oldu bismillâh Kilit-i mahzen bed'-i kirâet oldu bismillâh.

(Fadil-paša Šerifović)

Svem početku dobra posla ključ je samo u Bismillah I katanac svih riznica otvara se sa Bismillah.

Bism-i Şâh, "U ime cara"; formula koju su koristili bektašije umjesto *Besmele* (v.), zamišljajući pod onim *şâh* (car) halifu i imama Aliju.

Bîsutûn, pisani spomenik koji je dao uklesati u kamene litice prvi perzijski car Darije (Dârâ), nakon što je pobijedio neprijatelja Gomata. Metaforički označava ime neba i jedan je od najučestalijih termina divanske poezije.

Bokrat (ili: *Bukrat*), Hipokrat, najznačajniji liječnik antičke Grčke. U stihovima divanske poezije spominje se kao veliki liječnik, ali najčešće se govori o tome da ni Hipokrat ne može izliječiti boli zaljubljenog ašika.

Bostân (Bûstân), moralno-didaktičko djelo sastavljeno od kratkih priča koje je sastavio perzijski klasik Şeyh Sadî Şirâzî (um. 1292.). Napisano je u mesnevi stihovima i odigralo je veliku ulogu u nastajanju i oblikovanju osmanske divanske poezije.

boy, stas. Veoma važan element u opisu voljene osobe. Pjesnik opisuje stas voljene osobe kao visok (bülend), bâla (visok), lijep (latîf, hoş). Najčešće sredstvo poređenja je čempres (servî ili serv).

Primjer:

Boyı hevası ile bu hevesde hâk oldum ki sala sayesın ol serv gâh gâh bana.

(Ahmed-paşa)

Sa željom za njenim stasom u toj čežnji zemlja postadoh Da se katkad sjena tog čempresa nadvije nad mene.

Stas se često poredi sa određenim drvećem: *çınar* (platan), *sancak*, *livâ* (zastava), *elif* (prvo slovo arapskog alfabeta).

boyun, vrat. Kao element ljepote voljene osobe u opisu služi najčešće kao dio tijela koje se kiti nakitom. Često je u kombinaciji sa solufom (zülf). Poredi se zbog bjeline sa kamfornom svjetiljkom (şem'-i kâfûrî), a katkad je

sam vrat smutljivac, spletkar zavodnik (fettân).

budelâ, mn. od bedîl ili abdal. Jednostavni, čisti ljudi, Božji ljudi.

Buhârâ, grad u Turkestanu, stari kulturni centar, simbol bogatstva i moći. Obično služi kao mjera poređenja za nešto veoma vrijedno, a spominje se vrlo često zajedno sa Samarkandom.

### Primjer:

Leb-i Şirâzî halvadır satarsa Değer Misr u Buhârâ vü Samarkand.

(Ahmed-paşa)

Ako se prodaju širaske usne – to je poslastica a vrijednost im je Egipat, Buhara i Samarkand.

Buhtu'n-Nasr (Nabukodonosor), vladar Babilona koji je osvojio Egipat, Siriju i Palestinu, poznat po visećim vrtovima koje je dao izgraditi. Simbol je sreće. U divanskoj književnosti sreća drage osobe se poredi sa srećom Nabukodonosora.

## Primjer:

Ey şeh-i mülk-i melâhat sana Hakk virmişdur Baht u nuśret ki nasibolmadı Buhtu'n-Nasr'a.

(Hasan Ziyâ'î)

Ej vladarice zemlje ljepote, tebi je Bog dao sreću i uspjeh koji nisu suđeni Nabukodonosoru. bulut, oblak; metafora je za kosu voljene osobe (*sevgili*). U tom slučaju sunce ili mjesec su lice, mladi mjesec (*hilâl*) obrve, obrazi – ruže. Isto i *ebr* i *sehâb*.

Bukrat, Hipokrat. Najveći liječnik Stare Grčke, veoma često spominjan u islamskim literaturama kao veliki mudrac i liječnik.

Burâk, ime životinje koju je Muhammed a. s. uzjahao u vrijeme odlaska na Miradž (u noći uspeća na nebo). Opisuje se kao životinja manja od mazge, a veća od magarca. Trajno je svijetlila i sjajila poput munje i to je ono po čemu se uzima kao simbol u poeziji.

burc, tvrđava, kula, sazviježđe; znak u astrologiji. Često dolazi u konstrukcijama, npr. burc-i Süreyyâ – Plejade, što u poeziji simbolizira usta drage osobe sa bisernim zubima.

bülbül, slavuj, v. andelib, hezâr; u divanskoj poeziji slavuj je jedan od najvažnijih motiva koji simbolizira ašika (v.). Predmet njegove ljubavi je ruža (gül, v.). Slavuj neprestano pjeva svoje žalopojke čekajući da se otvori ruža, a kad dođe proljeće i ruža se otvori on pjeva vesele pjesme.

### Primjer:

Gülistanda seher şol denlu feryad itdün ey bülbül Ki âhu zâr ile derd ü dil-i nâlânum andurdun. (Hasan Ziǧâî) U ružičnjaku si toliko žalovao u zoru, slavuju, da si moje žalosno srce stalno podsjećao svojim uzdasima.

Bülbül-ı Şîrâz, slavuj Širaza; ime koje su osmanski pjesnici dali velikom perzijskom pjesniku Hafizu iz Širaza.

Primjer:

Gülzâr-ı zamîrinde senin bülbül-i Şîrâz...

(Şeyh Gâlib)

U nutrini tvoga ružičnjaka slavuj je Širaza (tj. Hafiz Širazi).

bülbülnâme, opće ime za pjesme koje govore o ljubavi između ruže (gül) i slavuja (bülbül). Ruža i slavuj su stoljetni simboli ljubavi tesavvufske i divanske poezije. Slavuj simbolizira zaljubljenika ('âşik), a ruža je simbol voljene osobe (sevgili), koja svojim bodljama sprječava ašika da joj se približi.

bürhân, dokaz, potvrda; termin koji se koristi u rufaijskom tarikatu kojim se označava obred probadanja obraza željeznom šipkom ili gutanje vatre. Uz nastajanje ovoga termina vezana je jedna legenda koja kazuje kako je osnivač ovoga tarikata Ahmed er-Rufâî sa pristalicama obavio hadž i u povratku iz Mekke posjetio mezar Muhammeda a. s. Kad je prišao mezaru i nazvao selam čuo se odgovor "Yâ veledî". (O, moj sinko!"). Kad su to čuli ljudi iz njegove pratnje pali su u trans vjerujući da je njihovom pîru (v.) i njima data nadnaravna moć probadanja i gutanja vatre.

büt-hâne, hram sa idolima, mjesto molitve zorastrovaca, v. âteş--perest.

büt-i Çîn, kineska ljepotica. (büt ili pût – lijep, idol, kumir) kineske ljepotice su bile ideal ljepote koju su oslikali slikari minijaturisti u islamskim rukopisima. Također i u poeziji "kineska ljepotica" predstavlja ideal ljepote.

büt-perest, idolopoklonstvo, idolopoklonik, nevjerstvo, nevjernik, v. küfr; često i u značenju ateş-perest (v.)

büzürgân, (od per. buzurg – velik), velikan; termin korišten kod nakšibendija da označi savršenog vođu (murşid-i kâmil). Câbülka — Câbülsa (Cabilka-Cabilsa) dva velika grada u nedostupnom svijetu (svijet gaybav.). Cabulka (Džabulka) je na istoku i u nju će sljedbenici tesavvufa (sâlik v.) stići najprije, a Cabulsa (Džabulsa) je na zapadu i ona je posljednja stanica na putu prema Istini (hakîkat).

Câdde-i Müsla, najčasniji i najuzvišeniji veliki put, cesta. To je put onih koji traže Istinu; put istine, kojim idu oni koji su putnici na putu Istine.

câdû, vještica, gatara, v. sihirbâz.

Ca'fer ibni Muhammed, šesti imam, sin je petog imama Muhammed ibni 'Ali Bakira. U njegovo vrijeme nastupili su povoljniji uvjeti za širenje religijskog naučavanja. Odškolovao je na hiljade učenika i sljedbenika, kasnijih pripadnika pokreta caferilik. Smatra se da su njegova učenja u potpunosti bila sunitska, ali da su ih kasnije šiije preinačili. Neki ga smatraju posljednjim imamom i poslije njega ne priznaju druge imame. Kasnije je za vrijeme abasidskog halife Mensura uhapšen, poslan u Medinu gdje je nakon izvjesnog vremena otrovan 148. g. h. (765).

Primjer:

Hazret-i 'Abid ü Bakir şeh-i hazl-i fukarâ 'Izzet-i Ca'fer-i Sâdık siper-i tîr-i kaza. (Vahdetî)

Uzvišeni Abid i Bakir, šah sirotinje Slavni Džafer Sadik, štit od strijele nesreće.

câferilik, pokret koji je nastao na osnovu naučavanja šestog šiitskog imama Câfera ibn Muhameda Sadika.

câize, nagrada novčana ili bilo kakva druga koju je pjesnik *kaside* (v.) dobivao od mecene za spjevanu kasidu. Isto i *sıla*.

Primjer:

Değmez sühan-ı bî-mezemiz câize Vasıf Nakdine-i tahsin-ı ehibbâ sılemizdir. (Vâsif)

Ako ova naša neukusna poezija nije vrijedna nagrade (meze), o Vasife,

Nagrada vrijednija od novca nam je pohvala prijatelja.

Ca'fer-i Tayyâr, amidžić (stričević) Muhammeda a. s. Brat je četvrtog halife i prvog imama Alije. U bici kod Mute je pao kao šehid pa je Muhammed a. s. rekao "Odletio je u raj sa melecima". Otuda je dobio nadimak *tayyâr*, što znači onaj koji leti.

Câlinüs, Galen, jedan od starih grčkih mudraca i liječnika. Smatran je najvećim liječnikom poslije Bukrata (Hipokrat). Spominje se i u divanskoj poeziji.

câm, čaša, pehar, vinska čaša, ponekad simbolizira samo vino pa se upotrebljava umjesto *câm-1 Cem* (v.).

câm-ı Cem, câm-ı Cemşîd (Džam-i Džem, Džam-i Džemšid), Džemova (Džamšidova) čaša. Po legendi, Džem je izumitelj vina, a njegova čaša je također predmet legendi. Ona je načinjena od sedam metala. Nazivana je giti-numa ili cihan-numa što znači "onaj koji pokazuje, otkriva svijet" jer se u njoj ogleda cijeli svijet. Kako Džem simbolizira dragog, njegova čaša simbolizira njegove usne.

Primjer:

Cam-i Cem efsanedür kim rindler söyler yûrûr La'l-i nâbun camdan sensin

La'l-1 nabun camdan sensin begûm Cemden Garaz.

(Hasan Ziyâ'î)

Džemova čaša je prazna priča koju rindovi trajno govore Umjesto čaše tvoje rubin-usne, umjesto Džema ti si moj cilj, moja gospodarica.

Câm-ı cihân-nümâ, čaša koja pokazuje svijet, čaša u kojoj se odražava svijet, Džemova čaša za piće.

Primjer:

Cihan fütûhına Cem camdur dimiş miftah Gelün mûlâzim-i câm-i cihan--nümâ olalum.

(Şeyhî)

Džem je rekao-čaša je ključ kapije ovoga svijeta Dođite da i mi prisustvujemo prikazivanju svijeta iz Džemove čaše.

câm-ı elest, čaša iz koje su duše pile napitak Božanske ljubavi u vrijeme kada su dale Bogu zavjet da će Ga priznati za svoga gospodara. Društvo duša koje su se zavjetovale Bogu na pokornost zove se elest bezmi (v.).

câm-ı leb, čaša usana, pjesnička metafora za usta koja sliče čaši punoj crvenog vina.

Primjer:

Âb-ı hayat-i la'line ser-çeşme-i can teşnedir Sun cur'a-i câm-i lebin kim ab-i hayvan teşvedir.

(Bâkî)

Ožednio je za tvojim usnama koje su izvor vode života i sam izvor vode života

Ponudi gutljaj s čaše tvojih usana jer za njim je žedan izvor vode života.

câm-mercân, koraljna čaša. U poeziji sredstvo poređenja sa usnama voljene osobe.

câm-i murâd, čaša želje, piće za kojim se čezne, ono što potiče na ljubav (prema Bogu), ponekad: usne voljene osobe.

Primjer:

Bir nice doyunca kanalım câm-i murâda Pin lehve komez cêlê i dernên

Bir lahza komaz sâkî-i devrân elimizde.

(Nef'î)

Kako da se zadovoljimo čašom za kojim žudimo Kad vinotoča vasione ni trenutak je ne ostavlja u našim rukama.

Câmî, Nûruddîn 'Abdurrahmân b. Nizâmuddîn Ahmed b. Muhammed(1414.-1492.)velikiiranski pjesnik, učenjak, pripadnik nakšibendijskog tarikata. Poznat je i kao Molla Džâmî. Otac mu je iz Horasana otišao u Herat gdje je bio muderris. Tu je i Câmî stekao osnovno obrazovanje, kasnije odlazi u Samarkand. U Samarkandu se opredjeljuje za nakšibendijski tarikat. Nakon odlaska na hadž, u povratku se zadržao u Tebrizu, a onda se definitivno nastanjuje u He-

ratu. Tu je predavao arapski jezik i književnost, tefsir i hadis u medresi koju je za njega podigao Huseyn Baykara. Umro je u Heratu i na dženazi su mu prisustvovali Huseyn Baykara i 'Alî Šîr Nevâî. Ovaj poznati čagatajski pjesnik spjevao je povodom Džamijeve smrti čuvenu tužbalicu.

Džami je spjevao tri divana, biografiju poznatih sufija (Nefehatu'l-uns), Baharistan, didaktičko književno djelo i još mnoga djela. Kao posljednji veliki klasik bio je uzor mnogim osmanskim divanskim pjesnicima.

cân, derviš, pripadnik tarikata, posebno kod mevlevija i bektašija koji su se često oslovljavali sa "cân", dodajući tu riječ poslije vlastitog imena.

Câvidnâme, djelo Fazlullaha Hurufija (740.-796./1339.-1394.) u kojem se objašnjava njegova filozofija ukazivanja na poseban smisao teksta ako mu se priđe na taj način da se tumači pomoću slova (hurûf), tj. da svako slovo arapskog alfabeta ima svoju posebno simboliku i da se tumačeći tu simboliku dolazi do željene poruke. Po ovom vjerovanju pojava svega postojećeg, to jest cjelokupno objelodanjivanje Istine je pomoću glasa. A to je specifično za čovjeka. Osnov glasa i riječi je slovo, pa su zato slova sveta. Iako Kur'an ima 28 slova, Câvidnâma ima, prema perzijskom alfabetu, 32 slova. Slovima i brojevima su propisani svi vjerski obredi, ali slova imaju i svoje unutrašnje značenje, skriveni smisao. Ko ne posjeduje ključ za razumijevanje pojedinih slova i riječi ne može na pravi način shvatiti poruku.

ceberût, moć, svemoć. Prema sufijama, to je drugi od stupnjeva postojanja. U tom stupnju (svijetu) stvorenja postaju svjesna postojanja Boga.

cebr, sila, prisila. Vjerovanje da sve dolazi od Boga i da čovjek nema potrebe da nešto želi ili traži. Oni koji vjeruju da slobodna ljudska volja nema udjela u njegovom djelovanju smatraju da je čovjek oslobođen odgovornosti za svoje postupke.

Cebrà'îl, Cibrîl (Džebrail), jedan od četiri najveća meleka (anđela), onaj po kome je Allah slao poruke svim Božjim poslanicima i kao posljednjem Muhammedu a. s. U poeziji: njegova krila prave sjenu za ljepotu drage. U tesavvufskom poimanju on je 'akl-i kull (sveukupni razum), rûhu'l-kudus (sveti duh), Cibrîl-i Emîn (Pouzdani Džibril), Rûhu'l-Emîn (Pouzdani duh), Hümâ-yı Kudsî (Sveta Ptica), Bülbül-i Kudsî (Sveti Slavuj), Tâvûs-i Kudsî (Sveti Paun),

*Tâvûs-i 'Arş* (Paun Božanskog Prijestolja).

Primjer:

Vaslın Hümâ-yı Kuds iken ey kebk-i hoş-hırân Her zâğın âşıyanına pervâz eder diriğ.

(Ahmed-paşa)

Ej jarebice lijepog lijeta dok dolaziš poput Džebraila Nažalost, letiš u gnijezdo svake vrane.

cefn, kapak, vjeđa, v. kirpik i miijgân.

celâl, veličina, uzvišenost; Zu'l-celâl (Onaj koji posjeduje uzvišenost) je jedno od lijepih Božjih imena.

celâlî, naziv jednog pobunjeničkog pokreta u Anadoliji u XVI stoljeću, na čijem je čelu stajao Bozoklu Celâl, koji se proglasio za Mehdija. Borba protiv pristalica ove osobe i kasnijih pokreta koji su vođeni u njegovo ime našla je odraza i u divanskoj poeziji. *Dželalije* simboliziraju buntovnost i krivovjerje.

celî, vrsta arapskog pisma po obliku sličnog *sulusu*, ali mnogo krupnijeg, korištenog samo za velike natpise.

celvetiyye, sufijski red koji je osnovao Aziz Mahmud Hudai (1541.-1628.), koji se kasnije razgranao u više samostalnih ogranaka. Sam Hudai je napisao 18 djela na arapskom i 12

na turskom jeziku, pretežno tesavvufskog karaktera.

Cem ili Cemşid (Džem-Džemšid) je legendarni iranski car iz dinastije Pišdadijana. Po legendama je vladao 300, 700 pa čak i 1000 godina. Ime mu dolazi od *cem* što znači vladar i *șid* što znači svjetlost. Legenda kaže da je Džem jednoga dana vidio pticu kako leti, a oko krila joj se obavila zmija. Naredio je sviti da gađaju zmiju, ali da ne smiju pogoditi pticu. Naredba je pravilno izvršena i spasena je ptica u znak zahvalnosti donijela Džemu nekoliko zrna. Kad su posijali ta zrna, nikla je vinova loza. Džem je naredio da se od ovoga voća koje prvi put vidi napravi sok. Kad je probao sok koji je stajao već nekoliko dana, pomislio je, zbog njegove gorčine, da je otrov. Dao ga je svojoj robinji, koja je bila u nemilosti, ali se ubrzo uvjerio u njegove prave osobine i sam ga počeo koristiti kao lijek i za zabavu. Na kraju je Džema pogubio zli junak Dahhak (aždaha). Džem je u poeziji simbol junaštva, ali i simbolizira pijenje vina. Tako je poznata Džemova čaša – câm-1 Cem (džam-i Džem, v.).

Primjer:

Mest-i 'aşk olmak gerekdür tâlib-i didar olan

Bezm-i Cemşid itmeğe 'alemde câm-ı Cem gerek.

(Hasan Ziyâ'î)

Onaj koji traži da bude viđen treba biti pijan od ljubavi Da bi pristupio Džemšidovom društvu potrebna je Džemova čaša.

Primjer:

O şâh Cem-i haşem kendüsi bizzât sürüb meydana at itdi şehi mât.

(Varvarî Ali-paşa)

Taj car Džemova kova, sobom Jurnu u megdan uzjahavši konja i porazi šaha (perzijskog).

(Ovdje je Varvari Ali-paša upotrijebio šahovski izraz: šahmat što znači *Car je umro*.

cem', skup, okupljanje, sjedinjenje; u tesavvufskoj terminologiji označava pojavu "viđenja Istine" pri čemu se ne vide materijalna stvorenja.

cem'ü'l-cem', potpuno sjedinjenje s Bogom, viđenje u svemu stvorenom Boga; isto i fenâ fillâh (v.).

cemâl-i mutlak, opća ljepota, univerzalna ljepota, univerzalni Bitak, Bog i sve ono što postoji stvoreno u prirodi, v. vücûd-i mutlak.

Cemaliyye, derviški red, kubrevijsko-halvetijski ogranak koji je osnovao Muhamed Cemaleddin Bekriyyu 1- Halveti.

cemreviyye, pjesma spjevana u povodu svršetka zime (*cemre*). Jedan od rijetkih autora ove vrste pjesama je Sabit Užičanin koji je jednu pjesmu u povodu svršetka zime spjevao u čast šejhulislama Ali Efendije.

Cemşîd (Cem) je po mitologiji iranski vladar koji je živio sedamsto ili hiljadu godina. Ustvari je on indijsko božanstvo koje je u iransku mitologiju prešlo kao vladar. Smatraju ga četvrtim vladarem iz dinastije Pišdadijana. U literaturi je poznata njegova čaša (câm-1 Cem, câm-1 cihânnumâ), a u tesavvufu cam-1 Cem je srce.

Cemşîd ü Hurşîd, stara legenda opjevana od brojnih perzijskih i osmanskih pjesnika koja govori o ljubavi između Cemşîda, sina kineskog cara i Hurşîd, kćeri bizantskog cara. U iranskoj literaturi je prvi ovu temu obradio Selmân Sâvecî (um. 1376.), a u turskoj Ahmedi (um. 1413.), a poslije njega Cem Sultân (um. 1495.).

cennet, raj, džennet, rajski vrt. U poeziji se lice drage osobe poredi sa ljepotoma osam rajskih vrtova.

cennet-i 'adn, ime jednog od osam rajeva. To je jedan od najveličanstvenijih rajeva u koji će ići poslanici, iskreni vjernici i šehidi. O njemu postoji i nekoliko hadisa.

cennetii'l-me'vâ, rajsko sklonište, rajsko stanište, raj, džennet, mjes-

to gdje će nakon smrti otići oni koji su to zaslužili dobrim djelima na ovom svijetu. Cennetü'l-me'vâ je također onaj raj u koji će se nastaniti duše šehida (boraca na Božjem putu). Navodi se da se ovaj raj nalazi na desnoj strani od arša (v.). Na jednom mjestu u Kur'anu (an-Nağm, 13-15), spominje se da je cennetü'l-me'vâ u blizini sidretü'l-muntehâ (v.)

Cengîz, Džengiz, Džingiz, Džingiz-hân. Mongolski vladar i osnivač dinastije koji je u prvoj polovici XIII stoljeća poharao sve zemlje od Kine do Jadranskog mora. Ime mu je Temučin, rođen je 1167. g., a 1206. je čitava Mongolija bila pod njegovom vlašću. Osvojio je Sjevernu Kinu, a potom se okrenuo na Zapad. Pokorio je Kara Hitay, i zemlje Ujgura, Karluka. Umro je 1227. i država mu je podijeljena među sinovima. U poeziji je simbol moćnog, ali i nemilosrdnog vladara.

Cerrâhiyye, derviški red, ogranak halvetija koji je osnovao Muhammed Nureddîn Cerrâhî (1672.-1720.).

cevher, dragulj, ukras, suština. Egzistencija koja je sama sebi dovoljna, kojoj ne treba ništa drugo. Suprotno od značenja "araz" (ar. عرض) što znači izlaganje, pojavljivanje. Dok ono što je materijalno ima potrebu da se

prikaže, ono što je suštinsko (cevher-dževher) dovoljno je samo sebi. Po pripadnicima tesavvufa osnovni *cevher* (cevheri âslî) je Allah. On je suština i njemu nije niko i ništa potrebno. Upotrebljava se kao osobina nečega duhovnog, duhovnog svijeta, a nikako materijalnog.

Ceyhûn, Amu Darja, rijeka u Uzbekistanu. U divanskoj poeziji jedna od velikih rijeka koje se često koriste kao poređenje za suze ašika.

Primjer:

Bir gözü Nil u digeri Ceyhun Rahm idüb eyledi Mesih âsa.

(Sâbit)

Jedno oko mu je Nil, a drugo Džejhun (Amu Darja) Smilova se onaj koji je poput Isa-a.

cezbe, privlačenje, privlačnost. U tesavvufu označava privlačenje bića roba u uzvišeno okrilje Božjeg bića. Onaj koji to slijedi (sâlik) izbavlja se iz opisa ljudskog postojanja i dospijeva do Bitka Istine (Boga). Ponekad se cezbe događa samo od sebe, bez posredovanja muršida (v.) kada čovjek doživi stanje zanesenosti, začuđenosti, uronuća u Božju blizinu. Onima koji su doživjeli Božju bliskost, koji su privučeni u okrilje Božjeg Bitka kaže se meczûb (v.).

cifr (ar. cefr), vještina proricanja budućnosti. Postoji više vrsta i načina proricanja, a jedna od njih je i proricanje pomoću pismenâ.

cihâd, borba na Božjem putu. Ta borba može biti duhovna ili materijalna, a najveći doprinos u džihadu vjernik može dati kad založi život na Božjem putu.

cîm, (ਣ), arapsko slovo dž, zbog svoga oblika, u divanskoj poeziji simbolizira soluf voljene osobe.

Primjer:

Sankı cîm idi zülf-i câdusı Gözleri sâd ve râlar ebrûsi.

(Derviš-paša Bajezidagić)

Poput slova džim soluf vještice Oči su joj sâd, a dva râ, njene obrve.

cin, nevidljivo biće, stvoreno od vatre, zaduženo od Boga da mu služi isto kao i čovjek. U Kur'anu se na mnogo mjesta govori o džinima. Smatra se da džini mogu služiti čovjeku. Također se vjeruje da postoje džini koji su vjernici i koji su nevjernici.

Circis, Sveti Georg, Đorđe. Svetac u kršćanstvu koji je živio tri stoljeća iza Isusa (Isa a. s.) u Palestini ili Kapadokiji (Mala Azija). Ubijen je u Izniku (Niceji) 303. g. Postoji legenda, evocirana i u literaturi da je sedamdest puta ubijen i ponovno oživio. Spominje se u divanskoj književnosti.

Cuhâ, dvorska luda u vrijeme Mahmuda Gaznevija (XI st.); veoma inteligentan čovjek, pravi mudrac koji se izdavao za ludu. Spominje se u nekim pričama od kojih su neke našle odraza i u divanskoj književnosti.

cür'a, gutljaj. U poeziji gutljaj vina, v. mey.

Cüneyd Bagdâdî, Ebu'l-Kâsım, Hazzâz el- Kavârîrî, veliki sufija iz prve generacije islamskih mistika. Porijeklom je iz Bagdada. Ne zna se tačan datum njegova rođenja. Iz porodice je Nihavend, a pripadao je mezhebu Sufyân Sevrija. Učio je najprije kod Ebû Sevr el-Kelbîja, kasnije kod Serî Sakatija, Ebu Hamza al-Bagdâdija, Hâris al-Muhasibija, Ebu Dža'fer el-Haddâda i Muhammeda Kassâba. Među sufijama svoga vremena bio je poznat kao Seyyidû't-tâ'ife (gospodin,

prvak grupe). Umro je u Bagdadu 297. (909.) i sahranjen kod svoga dajdže Serî Sakatija. Napisao je više risala (poslanica) o tesavvufu. Također je iza njega ostao veliki broj pisama, koja su prepisivana i sada se nalaze u brojnim rukopisnim zbirkama širom svijeta. U divanskoj poeziji njegove misli često koriste divanski pjesnici, a ponekad ih utkivaju u stihove.

cünûn, ludilo; u divanskoj književnosti označava pobjedničko stanje u koje dolazi 'âşik (v.).

cüvân, mladić, djevojka, mlada osoba, simbol je čednosti i čistote, ali istovremeno i zavodljivosti. Mladoj osobi se pripisuje neznanje, tvrdoglavost i zato se voljena osoba (sevgili) često poistovjećuje sa mladićem (odnosno djevojkom) koji (koja) nikoga i ništa ne sluša.

Çâh-ı Bâbil, Babilonski bunar. U priči o dvojici meleka Harutu i Marutu (v.) vidi se kako su ova dva meleka (anđela), zbog navođenja ljudi na griješenje kažnjeni time što su obješeni naglavačke u jednom bunaru u Babilonu gdje će u tome položaju dočekati Sudnji dan. Ovo je čest motiv u pjesmama divanskih pjesnika.

### Primjer:

Çâh-ı Babil'de olan iki melek Biri Hârût u birisi Mârût.

(Vehbî)

U Babilonskom bunaru su dva anđela Jedan je Harut, a drugi je Marut.

çâh-ı Yûsuf, Jusufov bunar. U Kur'anskoj priči o Jusufu (Josipu) govori o se tome kako su jedanaestorica Jusufove braće, prevarivši oca, odveli Jusufa od kuće i bacili ga u bunar. Ova priča se često evocira u divanskoj poeziji, a ponekad Jusufov bunar simbolizira rupicu na bradi voljene osobe, tj. ta rupica može biti za ašika tako kobna kao da upadne u bunar.

çâker, sluga, rob. Koristi se kako u smislu izražavanja podređenosti svjetovnom gospodaru (sultanu), tako i u značenju riječi 'âşik (v.)

çâr ebrû, četiri obrve, obrve i brkovi; služi za opis mladića kojem su brkovi tek iznikli i podsjećaju na obrve tako da se čini da su na licu četiri obrve.

çâr darp (چارضرب) (per. ar. četiri udarca), označava melamijskokalenderijski običaj brijanja brade, brkova, kose i obrva, čime su se željeli razlikovati od ostalih ljudi.

çârdeh mâsûm-i pâk, četrnaest bezgrješnih i čistih; po šiitskom vjerovanju, pored Muhammeda a. s. i njegove kćeri Fatime, u četrnaest bezgrješnih osoba spadaju još dvanaest imama.

çâr tab', četiri prirode, četiri osobine. U drevna vremena vjerovalo se da ljudska priroda ima četiri osobine: toplota (hararet), hladnoća (sağukluk), vlažnost (rutubet) i suhoća (yubûset).

çâr yâr, četiri prijatelja, naziv koji se daje četvorici velikih ha<del>l</del>ifa (pravovjernih halifa): Ebu Bekr, Omer, Osman i Alija. Kao najbližim Poslanikovim ljudima posvećivane su im *medhiye* (v.), a također su u njihovu slavu sastavljani i *na*"tovi (v.).

çeh-i zenehdân, rupica na vilici, jedan je od poželjnih znakova ljudske ljepote.

çelebî, (od. turkmenskog çalab – Bog), pobožan čovjek, čovjek koji se bavi vjerskim pitanjima; titula davana u XIV i XV stoljeću osmanskim prinčevima i mevlevijskim šejhovima. Mevlevijski šejhovi su jedno vrijeme nazivani i *çelebi efendi*.

çelîpâ, krst. Kako crkva kao bogomolja simbolizira kipove, a kipovi su često simbol ljepote drage osobe tako i krst kao obavezan rekvizit u crkvi simbolizira dio ljepote te drage osobe, naime, najčešće se poistovjećuje sa kosom drage. Isto značenje ima i haç (v.). U divanskoj poeziji krst je simbol ljepote drage osobe (sevgili), odnosno njene kose.

çene, vilica, donji dio lica. U poeziji simbolizira jamu (kuyu) ili zatvor (zından). Pored toga vilica je sîb (jabuka), elma (jabuka), şeftâlû (breskva), turunç (narandža).

çerâğ, svjetiljka, kod bektašija simbol Alije, koji predstavlja "Svje-

tlost Muhammedovu" (nûr-i Muhammed Ali).

çerâğ gülbangı, mevlevijska ceremonija paljenja svijeće prilikom koje se izgovaraju riječi pohvale za Mevlana Dželaluddina Rumija.

çerh-i felek, nebeski krug, svemir; simbol prolaznosti i vječitog kruženja; simbol promjena i promjenjive sreće.

çeşm, oko (v. göz) U poeziji je najčešće metafora za natprirodne sile (câdû – vještica, sahir – vrač, sihr – čarobnjaštvo, vradžbine). Çeşm također simbolizira pijanstvo, krvoločnost, svadljivost, lukavstvo, a jedan je od najvažnijih elemenata u ljepoti voljene osobe (sevgili).

Oko je često ekvivalent za nergis, nerkis (narcis) jer narcis oblikom podsjeća na oko.

çeşm-i âhû, gazelino oko, oko voljene osobe se često poredi sa okom gazele.

Primjer:

Süzülüp o çeşm-i âhû dedi zevk-i vasla yâhû Bu değildi neylemin bu yolum intizâre düştü.

(Şeyh Gâlib)

Poluotvorene gazeline oči voljene rekle su "Zbogom!" užitku sastanka

On se nije dogodio, ovaj moj put je put dugog iščekivanja. çeşm-i mest, pijano oko; simbol ašikovog oka.

çeşm-i yâr, oko voljene osobe.

çeşme-i cân, izvor vode života, v. âb-ı hayât.

çeşme-i hayât, voda izvora života, v. âb-ı hayât.

çeşme-i hayvân, voda izvora života, v. âb-ı hayât.

çevgân, palica, štap. U divanskoj poeziji ponekad se umjesto riječi kaş (obrva) koristi çevgân.

çırâğ-ı rüsul, svjetiljka poslanikâ, Muhammed a. s.

Çigil, naziv jednog turkijskog plemena u Turkistanu; poznate su ljepotice iz ovoga plemena pa zato divanski pjesnici uzimaju kao simbol ljepote čigilske ljepotice.

çile, od perzijskog çihle što znači period od četrdeset dana. Taj period obično provodi kandidat za pristupanje u derviški red u osami, postu i molitvi, a taj se period zove çiraklık (služenje).

çilehâne, mjesto gdje kandidat za pristupanje u derviški red provodi predviđeni period isposništva. Ponekad su to mračne i vlažne sobe u sklopu same tekije, a ponekad su pećine ili uvale na nekim planinskim i nepristupačnim mjestima.

Çîn, Kina. v. i *Mâçîn*. U divanskoj poeziji osim države Kine simbolizira uvojak drage. Također se spominje kineska gazela od koje se uzima miris mošus, a taj se mošus poredi sa mirisnim uvojkom drage. Kina se spominje i kao domovina Manija.

Primjer:

Yanulmazsam hatâdur zülf-i yara misk itlakı Gelüp kurbân ola hiss itse ol buyı ġazâl-i Çin.

> (Hasan Ziyâ'î) oroška jo

Ako se ne varam greška je ostaviti mošus solufu Jer ako dođe i osjeti taj miris žrtva će biti kineska gazela.

Çîn aynası, kinesko ogledalo. Kao važan predmet pri uljepšavanju ogledalo se često spominje i u divanskoj poeziji. Dragi i draga se ne vide izravno nego posredstvom ogledala. U tom kontekstu je posebno na glasu kinesko ogledalo kao što su kineske djevojke pojam ljepote koju su oslikali stari perzijski minijaturisti beratske škole.

Dahhâk, arapski car koji je uzurpirao prijesto Perzije. Pobijedio ga je Feridun, nećak perzijskog cara Džemšida čiju je vojsku predvodio. Dahhak (Zahhak) je poznat po svojim svirepostima pa je po njemu prozvan zmaj (Až-dahhaka = aždaha). Prema Firdusijevoj Sahnami, Dahhak je vladar koji je vladao prije Feriduna. U mitologiji je još poznat kao vladar koji je na oba ramena nosio po jednog zmaja (ejder), koji bi pojeli mozgove dva čovjeka ubijena toga dana. Prema nekim podacima Dahhak je idol u indijskoj mitologiji. U divanskoj književnosti se spominje kako bi se kose drage koje padaju na rame poistovijetile sa Dahkanovim zmijama.

Fevzi Mostarac ga spominje kao okrutnog i okorjelog moćnika, u jednom stihu *Bulbulistana*:

Zamislimo da si Husrev naših dana bijelih Onaj kome pokori se svijet vascijeli Da si "sin neba", Hakan ili Rustem zreli Da si Behmen, il' Feridun, Dahhak okorjeli Ili Džemšid, najveći u iranskoj eri Ti znaš bolje neg' ijedan starac osjedjeli Da podliježeš odredbi "Sve će opepelit!".

(Poređenje za jednog osionog vladara) Simbol je mraka i nasilja.

Dakyânus, idolopoklonički vladar iz vremena prvih kršćana kada su se ashâb-i kehf (ljudi pećine), sklonili od njegovih zlostavljanja u jednu pećinu koja se prema nekim vjerovanjima nalazila u blizini Efesa, a po drugim ona je bila kod Afšina ili Tarsusa.

dål (-), slovo arapskog alfabeta, koje zbog svoga izgleda simbolizira povijeni stas *ašika*.

Primjer:

Bâr-ı hicrân ham etti kâmetimi Benzedi derd içinde ki dâla.

(Derviš-paša Bajezidagić)

Težina zbog odvojenosti savi mi stas

U bolu se pričinjao poput slova dâl.

dalga, val, talas. U divanskoj poeziji redovno simbolizira kosu voljene osobe (*ma'şûk*, *sevgili*). Dâniyâl, poslanik israilićanskog naroda. Po Taberiju, Danijal je bio među zarobljenicima koje je Nabukodonosor zarobio u Jerusalimu. Procijenivši njegovu pamet i mudrost vladar ga je odredio za svoga sekretara. Kasnije je Danijal uveo u pravu vjeru Kejhusreva. Danijal je tražio od vladara da se vrati u Jerusalim, da obnovi grad i bogomolju. Kejhusrev je udovoljio njegovoj želji, ali pod uvjetom da se vrati u svoju zemlju tek poslije vladareve smrti. Po drugoj legendi, vladar je pustio Danijala zajedno sa njegovim narodom da se vrati u svoju domovinu.

Jedna druga legenda govori da je Danijal oživio 1.000 ljudi koji su umrli prije hiljadu godina, a ta legenda je proizišla iz pogrešnog tumačenja 12. poglavlja knjige o Danijalu iz Starog zavjeta.

Po nekima su postojala dva Danijala. Jedan koji je živio u vrijeme Babilona i drugi koji je živio mnogo ranije između Nuha (Noja) i Ibrahima (Abrahama). Legenda govori da je ovaj drugi Danijal imao knjigu o proricanju sudbine. U literaturi se Danijal rijetko spominje, a kad se o njemu govori misli se ili na njegovo ropstvo kod Nabukodonosora ili se spominje u smislu osobe koja je izumila proricanje i gatanje.

Dârâ, Darije, u poeziji općenito simbol cara. Deveti i posljednji vladar iranske dinastije Keyanida. Nazivan je još i Ekber i Keykubad. Poginuo je u ratu protiv Aleksandra Velikog i tako se njegova dinastija ugasila.

Bâki u stihu upoređuje sultana Sulejmana sa Darijem pa kaže:

Sultan-i şark u garb u şehenşah--bahr u berr Dara-yı dehr Şah Sûleyman-ı kâmran.

(Bâkî)

Sultan Istoka i Zapada, car careva mora i kopna Darije svoga vremena, car Sulejman sretni.

Unutdurmış yüce 'unvanile darat-ı Darayı Ider 'aşķ ehline her laĥoada yüzbin müdarayı. (Ziyâ'î, TCB 1/7-2)

Sjaj Darija sa svim uzvišenim titulama je zaboravljen Prema ašicima svakom riječju pokazuje hiljadu suzdržanosti.

### Primjer:

Tutsun âfâkı yine galgala-i nûşâ nûş Cem de görsün nice olur ţanţana i Darayı. (Nerkesî)

Čitav horizont nek napuni vika pijmo, pijmo Neka i Džem vidi kako carski se veselimo. darb-ı mesel, poslovica; u divanskoj poeziji često su poslovice unošene u stih u cijelosti, tj. utkivane su tzv. iktibâsom.

dâriyye, pjesma (najčešće kasida) posvećena podizanju nečije kuće (ar. dâr – kuća), dvorca, konaka. (Nef'î) je spjevao dâriyyu u povodu podizanja šejhulislamovog konaka.

dâru 1-bekâ (dâr-ı bekâ), kuća vječnosti, budući svijet; v. *âhiret*.

dâru 1-fenâ, (dâr-i fenâ), kuća prolaznosti, kuća nestanka, ovaj svijet.

Dâru's-selâm, kuća spasa; u Kur'anu dolazi u značenju dženneta (raja); ovaj se termin dugo koristio kao ime za grad Bagdad.

dâstân, epska pjesma, ep. v. destân.

Dâvud, poslanik Izraelićana, kojima je upućen nakon Iljasa a. s. Sin je Îşâ-ov, unuk Yehûdov, a praunuk Yakûbov. Spominje se u Kur'anu zajedno sa svojim sinom Sulejmanom (an-Naml, 15). Pripisuju mu se iste osobine kao i Sulejmanu, tj. mogućnost da komunicira sa svim stvorenjima. Također je poznat po svome umilnom glasu, kao i po dubokoj starosti koju je doživio. Objavljen mu je Zebur.

Primjer:

Zapita Davud: "O Gospodaru, od nas Ti koristi nije, U stvaranju dva svijeta kakva se mudrost krije?"

A Bog će: "Vremenit stvore, riznica skrivena bijah, Pa htjedoh s dobrotom i milosrđem Ja da upoznam svijet."

(Mevlana Dželaluddin Rumi, Divan-i Šems, preveo: M. Kodrić)

Davudî-ses, onaj ko ima umilan glas poput *Davuda* (v.).

Deccâl, poznati lažac koji će se pojaviti pred kraj svijeta, kao nagovještaj njegovog nestanka. Primamljivim obećanjima pozivaće ljude na stranputicu i njegova će pojava biti jedan od znakova smaka svijeta. Na kraju će ga smaknuti *Mehdî* (v.). Gdje god se pojavi *Deccâl* imaće mnogo pristalica koji će vjerovati njegovim lažima. Onima koji mu vjeruju obećavaće raj, a onima koji mu ne vjeruju prijetiće paklom.

U poeziji se najčešće spominje u satiričnim stihovima.

dede, pročelnik derviškog reda, posebno turskog, isto što i *şeyh* (v.).

dede baba, starješina tarikata; tesavvufski termin koji označava vođu bektašija u njihovom sjedištu u Kırşehiru.

def, instrument na koji se sviralo na derviškim skupovima, išlo i *tef* i *daire*.

dehân, usta, v. ağız, fem.

dehr, svijet, ovaj svijet; vrijeme, promjena vremena, nestalnost. U tesavvufu označava trenutak.

delâil-i hayrât (ar. dalâil al-hayrât), vodiči na putu ka dobru. Posebna zbirka kur'anskih sura kao i dova (molitvi) koje vjernik obično čita u neko određeno vrijeme s ciljem približavanja Bogu i ispunjenja želja.

deli, mlad, lud; u divanskoj poeziji atribut je *ašika* koji je sputan kosom voljene osobe (*sevgili*), kao da je vezan lancima.

dem, dah, čas, trenutak, suza.

dendân, zub, v. diş.

deniz, more, ocean; isto i bahr, bihâr, ummân, deryâ, yemm, muhît. Svi ovi sinonimi se upotrebljavaju u divanskoj poeziji da označe veličinu, širinu, beskraj, dubinu, obilje (najčešće duhovno).

dergâh, tekija, derviški samostan; (doslovno: predvorje ili vrata), mjesto gdje se okupljaju derviši i skupno obavljaju molitvu (zikir). Dergah je tekija gdje derviši trajno borave.

dergâh-i ilâhî, Božansko prijestolje.

dergâh-ı mu'allâ, carsko prijestolje, carski dvorac; isto i dergâh-ı 'âlî i dergâh-ı şerîf.

dervîş, onaj koji traži vrata, prosjak (od perz. *der* – vrata i *yû*ş – traženje). Osnovno značenje je prosjak, siromah. U sufijskoj terminologiji ta riječ označava onoga ko je okrenuo leđa ovom svijetu, provodi život u pobožnosti okrenuvši se u potpunosti Bogu. U širem pogledu derviš označava čovjeka koji se uključio u jedan od redova (tarikat).

Po nekim tumačenjima, slova iz kojih je sastavljena ova riječ govore o potrebi odricanja od pet stvari kojih se derviš mora proći. To su 2-d (dünyâ – ovaj svijet), y-r (riyâ – licemjerje), y-v (varlık – bivstvovanje, postojanje), y-y (yalan – laž) i  $-\frac{1}{2}$  (şehvet – strast).

dervîş hırkası, derviški ogrtač (posebno mevlevijskih derviša), plašt sa dugim rukavima kakav je nosio Mevlana Dželaluddin Rumi.

dervîşlik, pripadništvo tarikatu, određenom redu koje se ogleda prije svega u odricanju od ovosvjetskih uživanja.

Primjer:

Dervişlik baştadır taçta değildir. (Yûnus Emre)

Dervišluk je u glavi, nije u kruni (derviškoj kapi).

deryâ-i ma'rifet, more spoznaje (naročito unutrašnje spoznaje). Često se *Mesnevija* Dželaluddina Rumija naziva ovim imenom.

dest-bûsî, poljubac u ruku, rukoljub.

destân (per. dâstân), epska pjesma, ep, priča u stihu, najčešće s borbenom ili ratnom tematikom, a ponekad i sa tesavvufskom ili didaktičkom porukom. Destani nisu spadali u divansku poeziju.

destûr, dozvola, traženje dozvole da se prisustvuje obredu u tekiji; kod bektašija: traženje dozvole od *babe* (v.) da se otpočne sa sviranjem i pjevanjem. Ovu dozvolu od *babe* traži *cân* (v.).

deșt-i fenâ, pustinja prolaznosti, ovaj svijet, isto što i dünya (v.).

devhatü'z-zeheb, veličanje hz. Alije; doslovno znači: *veliko zlatno drvo*. Obzirom da je većina derviških redova smatrala Aliju svojim prethodnikom i duhovnim vođom odavali su mu počast na taj način što su "sjedili pod krošnjom velikog zlatnog drveta" (bili u sjeni hz. Alije).

devr, kruženje, obilaženje, vrijeme, vijek, epoha; vrijeme koje čovjek provede od rođenja do smrti. U tesavvufu: teorija stvaranja je odraz kruženja (devir). Čovjek nastaje iz materije i kroz razne faze razvoja postaje čovjek da bi se opet vratio Bogu.

devrân, kruženje derviša u obredu ili povezivanje u krug u sjedećem položaju stavljajući ruke na ramena onoga do koga se sjedi; ovaj svijet, sve postojeće, svemir, horizont, vrijeme, sreća, sudbina. devriyye, vrsta pjesme koja se često susreće u tesavvufskoj književnosti. Postoji jedna teorija u tesavvufu koja kazuje da se čovjek odvojio od Boga kao što se kap odvaja od mora i na kraju svoga puta prispijeva Allahu i asimilira se u Njegovom biću. Ova teorija se naziva devir nazariyyesi, a pjesme koje govore o tome nazivaju se devriyye. Češće se susreću u tekijskoj nego u klasičnoj divanskoj poeziji. Najznačajniji predstavnik ovakvog pjesništva je Nesîmî (umro 807./1404.-05.).

Deylem, ime naroda koji je živio na sjeveru Irana, u jednom dijelu današnje oblasti Gîlân. Ovaj narod je odigrao važnu ulogu u islamskoj povijesti IX. i X. stoljeća. Pod istim imenom je poznata i zemlja na kojoj je živio ovaj narod.

deyr (kilise), crkva, kršćanski (hrišćanski) hram. Pošto su hramovi ukrašeni slikama, u poeziji često služi kao asocijacija na lijepe slike, a ponekad i na ljepotu drage. Tako se i çelîpâ (krst) poistovjećuje sa kosom drage, a kosu drage simbolizira i zünnâr opasač, uže kojim se opasuju svećenici, monasi).

Primjer:

Tonanup ol büt-i çin atlas u dibalar ile Deyr-i hüsnin bezemiş müşg çelîpâlar ile. (Ahmed-paşa) Ukrasio se taj kineski idol svilom i kadifom

Ljepotu crkve nakitio je i mirisnim krstovima.

Objašnjenja:

kineski idol – draga poput kineske ljepotice, ljepota crkve – ljepota drage, krst – kosa.

dîbâce, uvod, predgovor, prolog u knjizi. Često su pjesnici divana objašnjavali na početku svoje pjesničke zbirke šta ih je ponukalo da se bave poezijom. Neki su, smatrajući da poezija nije u Kur'anu pohvaljena i preporučena, opravdavali svoje pjevanje nekim važnim razlozima. Tako je Hasan Ziyâ'î Mostarac, u dibaci izrazio nadu da njegova poezija nisu prazne riječi kao kod onih pjesnika o kojima govori Kur'an.

Dicle, Tigris, rijeka u Mesopotamiji. U poeziji se spominje kao rijeka koja protječe kroz Bagdad. Također, kao i Nil i druge velike rijeke simbolizira ašikove suze.

Primjer:

Dökdü yaşım Kaʻbe yolundan kapına Dicleveş Dostum ma'zûr tut yanlış döker Bağdâd 'dan.

(Ahmed-paşa)

Poput Tigrisa potekle su moje suze putem od Kabe do tvoje kapije Prijatelju, prihvati ispriku uzalud su tekle od Bagdada.

dîdâr, lice. Jedan od glavnih elemenata ljepote u poeziji v. *yüz*.

dîdâr-ı pak, čisto lice. Predmet je zaljubljenosti '*âşika*, ono što ga vodi ljubavi.

Primjer:

Aşık-i dîdar-ı pakindir meğerkim cûylar

Cûst û cü eyler seni ey serv-i bâlâ semt semt.

(Bâkî)

Zaljubljenici u čisto lice, lijepo poput vode tekućice iz mjesta u mjesta traže tebe, koja si čempresova stasa.

dîde, oko, pogled, oko voljene osobe. v. *göz*.

dîde-i Kays, Kajsovo (Medžnunovo) oko, zaljubljeno oko. Kajs je junak priče u kojoj je zbog zaljubljenosti u Lejlu postao lud (medžnun), zato njegovo oko simbolizira oko do ludila zaljubljene osobe.

Primjer:

Purhayâl-i ruh-ma'şûka iken dîde-i Kays Neye kim kılsa nazar sûret-i Leylî görünuz.

(Bâkî)

Pošto je Kajsovo oko bilo puno mašte o obrazima voljene Šta god da pogleda, Lejlino lice se ukazuje. Dihye-i Kelbi, jedan od ashaba (prijatelja) Muhammeda a. s. čije je puno ime Dihye b. Halife al-Kelbi. Pripadao je plemenu Kelb. U šestoj godini po hidžri poslan je kao izaslanik Muhammeda a. s. u Bizantiju na pregovore. Bio je veoma lijep i prijaznog izgleda. U vrijeme Božjeg nadahnuća (vahy) Muhammedu a. s., Džibril (Gabriel) se većinom pojavljivao u obliku Dihye-a. U divanskoj poeziji simbol je ljepote i plemenitosti.

diken, bodlja, trn, simbol slavujeve (ašikove) patnje koju mora otrpjeti zbog ljubavi prema ruži (dragoj).

dil, srce, u tesavvufskoj književnosti srce je knjiga u koju su zapisane božanske tajne, zato po sufijama Boga treba spoznati srcem, a ne razumom.

Primjer:

Ahvâlımı yazdım bütün evrâk-ı dilimde

Destindeki mecmûa-yı nâçarı unutma.

(Esrar Dede)

Opisao sam svoje stanje na svakom listu svoga srca Ne zaboravi beskorisnu medžmuu koja ti je u ruci.

dilber, voljeni, onaj koji nosi nečije srce; u tesavvufu: Bog.

Primjer:

Avaj, Dilber ode, u oku suza osta; Miris Njegov luta, gore sred visina.

(Hafiz Şîrâzî, *Divan,* prijevod: Ahmed Ananda)

direk, u tesavvufu (kod mevlevija): lijeva noga, stajanje u semâ'u (obrednom plesu) na lijevoj nozi, a desnu okretati (direk tutmak).

diş, zub. U divanskoj poeziji zubi su kao element opisa voljene (željene) osobe često poređeni sa biserom (*lü'lü*, *dürr*) ili draguljem (*cevâhir*, *güher*).

dîvân, zbornik poezije jednog pjesnika, spjevan po određenim pravilima. Sve pjesme dîvâna moraju biti spjevane po strogim pravilima arapske metrike, sa obaveznom rimom. Divan se obično sastoji od kasida, gazela, rubaija, tercî '-i bendova, terkîb-i bendova, mesnevija, tariha, mufreda i drugih pjesničkih vrsta divanske poezije.

dîvânçe, mali divan, mali zbornik poezije koji su obično sastavljali mlađi pjesnici, a ponekad i iza slavnih pjesnika nije ostala velika zbirka (divan), nego mala zbirka – dîvânçe.

dîvân edebiyatı, divanska književnost, vrsta otmjene književnosti, uglavnom poezije, spjevane po pravilima arapske metrike, koja je ovo ime dobila tek poslije reformi sprovedenih sredinom XIX stoljeća, nazvanih *Tanzimat*, dakle kada je već prestala egzistirati.

dokuz felek, devet nebesa. Prema drevnim tradicijama zemlja je centar svemira, a oko nje se nalazi devet sfera nebesa. U prvih sedam nebeskih sfera su planete, u osmom su sazvježđa, a na devetom nebu nema ništa. Nebesa su nastala sjedinjavanjem 'akl-i kull, "sveopćeg uma" i nefs-i kull "sveukupnog duha" koji su se pojavili iz Božje stvaralačke svemoći.

dördüncu gök, četvrti kat nebesa gdje se nalazi sunce.

dôst-ı nâdân, prijatelj neznalica. Neznalica prijatelj je po jednoj iranskoj poslovici lošiji od sto neprijatelja i u tom se kontekstu javlja ovaj izraz i u poeziji još od najstarijih pjesnika.

Primjer:

Dost-ı nâdan beter zî-sad düşmen. (Sinan-paşa)

Prijatelj neznalica gori od sto neprijatelja.

dostkân, velika čaša, pehar; u poeziji ponekad i piće koje je čovjek namijenio sebi, a njime časti prijatelja.

du'â, molitva, dova; dio kaside u kojoj se pjesnik moli za onoga kome je posvetio pjesmu i od koga očekuje nagradu. du'âhân, osoba zadužena da u tekiji "uči" dovu (molitvu) na kraju zikra. Također i *du'acı* i *du'agû*.

dü 'âlem, dva svijeta tj. dünyâ i âhiret (v.) Sinonimi su: iki cihân, iki dünyâ, dü kevn.

dûd, magla, dim. Simbol je kose voljene osobe koja ašika omamljuje i vodi u propast. Isto i *dûmân*.

Primjer:

Her biri baglamalu âteşi divâne diyü Şem pervâneleri dûd ile zencîre çeker. (Nev´î)

Vatra koja obuhvata svakoga izluđuje Leptirice svijeće kroz dim privlači u lance.

dudak, usne, jedan od najvažnijih elemenata ljepote opisanih u stihovima divanskih pjesnika. Usne su opisane po boji, obliku i ukusu, tako da su uvijek crvene, okrugle, male i slatke. Usne podsjećaju na vino (şarap, mey), čašu (kadeh, câm), vinotoču (sâkî), krčmu (meyhâne), krčmara (hammâr). S usana voljene izlaze i gorke riječi tako da najčešće poređenje s vinom odgovara poruci pjesnika. I vino je gorko, ali njegov krajnji efekat je veselje i raspoloženje. Kako je vino nezaobilazan element pri opisu društva tako su i usne nezaobilazne na ljubavnom sastanku. Usne su u poeziji rubin (la'l, yâkût), koralj (mercân), mastionica (hokka), žig Sulejmana a. s. (mühr-i Süleymân), liječnik (tabîb), bolnica (dâru'ṣ-ṣifâ), lijek (devâ, ṣifâ), opijum (tiryâk), slatko (halvâ), vatra (âteş), pupoljak (gonca), rajski izvor (kevser).

duhter-i rez, kći vinove loze, kći grožđa, vino, v. mey.

dûmân, dim, magla, v. dûd.

důzeh, džehennem, pakao. U divanskoj poeziji se više koristi ovaj perzijski termin nego arapski *cehennem*.

dü-beyit, dva bejta, dva distiha; drugo ime za rubaiju jer su dva bejta isto što i četiri *misrâʿa*, tj. rubaija.

dünyâ, ovaj svijet, prolazni svijet; ar. doslovno: ono što je dolje, donji; u odnosu na duhovni svijet, manje vrijedan svijet. dürr, biser. Kad se zna da je školjka (sadef) simbol za ašika, onda je biser (inci, dürr) koji se nalazi u njoj voljena osoba (sevgili, maʻşûk).

dürr-i Necef, biser Nedžefa, grob hazreti Alije, spomenik kojem hodočaste šiiti. v. 'Alî.

dürr-i şehvâr, krupan biser, v. lü'lü'-i şehvâr.

dürr-i yetîm, velik i krupan biser koji se jedini pojavi u školjci. Metaforički se ovaj izraz upotrebljava da označi Muhammeda a. s. koji se rodio kao jedino dijete u porodici i koji je ostao siroče, bez roditelja (yetîm).

düşkün, predan nečemu, sklon (poroku); u tesavvufu (kod bektašija) osoba koja zanemaruje obrede i kojoj zbog toga baba ili njegov vekîl izriču kaznu.

düvazdeh imâm, dvanaest imama, v. on iki imâm, isnâ 'aşeriyye. Ebâbîl, mjesto u Jemenu gdje su abesinski kršćani sagradili crkvu da bi u nju dovodili beduinske Arape govoreći im da je to Kaʻba. Kako u tome nisu uspjeli, krenuli su na Kaʻbu na slonovima s namjerom da je sruše, ali su u nevremenu u kojem su se na njih obrušile ptice sa kamenjem u kljunovima stradali. O tome se govori u kur'anskoj suri Fîl (Slon).

ebced, arapski alfabet poredan po brojčanoj vrijednosti slova (1=1, y=2, z=3, z=4 itd. do  $\dot{z}$  koji ima brojčanu vrijednost 1.000). Svaka arapska riječ ima i svoju brojčanu vrijednost pa je bilo posebno umijeće spjevati *tarih* (kronogram) koji ima pjesničku ljepotu ili barem smisao, a da ujedno označava i datum nekog događaja.

ebced-hân, čovjek koji počinje učiti alfabet.

ebced hesabı, izražavanje datuma (godine) nekog događaja na taj način da se sabere brojčana vrijednost slova u stihu čime se dobije godina koja se želi istaknuti.

ebr, sehâb, bulut, oblak. Oblak simbolizira kosu zbog toga što bo-

jom podsjeća na nju, a osim toga lice je ispod kose često vlažno (od suza) kao što je zemlja ispod oblaka.

Primjer:

Ebr-i zülfün çetr-i sultan gibi ey şah-ı cemal Sayebânlar tutdı hôrşîd-i cihan-tab üstüne.

(Ahmed-paşa)

Soluf s tvog oblaka (kose) poput carskog šatora je, o carice ljepote Sunce koje svijet obasjava navuklo je na sebe sjenovitu zaštitu (povuklo se u hlad).

ebrâr, (mn. od ar. *birr*) odabrani ljudi, dobri Božji robovi, oni koji govore istinu i čine dobra djela.

ebrû, obrva, luk strijele; u divanskoj poeziji: sredstvo pomoću kojeg voljena osoba uništava ašika.

Primjer:

Ey kemân ebrû şehîd-i hancer-i müjgânunam Bulmışam feyz-i nazar senden senün kurbanunam.

(Fuzûlî)

O obrve poput luka, postao sam šehid oštrica tvojih trepavica Pošto sam stekao blagodat tvoga pogleda tvoja sam žrtva. Ebû Bekr, prvi od četvorice velikih (pravovjernih) halifa. Poznat je i po nadimku *Siddîk* (iskreni) i *Atîk* (stari). Otac je jedne od Muhammedovih a. s. žena, Aiše.

Ebu'l-beşer, otac čovječanstva, tj. Adem a. s. (Adam), v. *beşer*.

Ebû Cehl, nadimak osobe po imenu Abdu'l-Hakem Amr b. Hişâm b. Mugîre, jednog od vođa plemena Kurejš koji je bio veliki neprijatelj Muhammeda a. s. Poginuo je u bici na Bedru. U poeziji oličenje neznanja i nevjerovanja.

Ebû Hanîfe, Nu'mân ibn Sâbit (um. 150./767.), veliki islamski pravni učenjak i osnivač jedne (hanefijske) od četiri pravne škole sunijskog islama. U poeziji je simbol učenosti i pobožnosti.

Primjer:

Bû Hanife gibi zühd ü verâ'ı gâlibdür Zuhruf-ı fânî-i dünyadan ider istinkâf. (Sâbit)

Poput Ebu Hanife nadmoćan je u pobožnosti i ostalom povlači se od lažnih ukrasa ovog prolaznog svijeta.

Ebû Leheb (Bû Leheb), 'Abdü'l-'Uzzâ b. 'Abdul'-Muttalib, amidža Muhammeda a. s., čovjek
poznat kao neprijatelj islama,
proklet u Kur'anu. U divanskoj
poeziji također simbolizira negativnu osobu u svakom pogledu.

Primjer:

Heybet-i debdebe-i kûs-ı Nebî Kesdi ırk-ı neseb-i Bû Leheb'i.

(Hâkânî)

Sjajni, veličanstveni Poslanikov bubanj

presiječe žile srodstva Ebu Leheba.

Primjer:

U bašči ovoj, još bez trna, ružu niko ne uzabra,

U plamu Ebu Leheba se svjetlost Mustafina vije!

(Hafiz Şîrâzî, *Divan*, prijevod: Ahmed Ananda).

ebu'l-vakt, osoba koja je savladala vrijeme, tj. koja ne potpada pod utjecaje vremena jer je uvijek okrenuta Bogu, nikada joj ne izlazi iz misli Bog. Suprotno od ovoga je *ibnu'l-vakt* (čovjek koji živi u svome vremenu).

Ebû Tâlib, nadimak 'Abdu'l-Menâf b 'Abdu'l-Muttaliba, oca Alije, a amidže Muhammeda a. s.

Ebû Tâlib yetîmî, Ebu Talibovo siroče, tj. Muhammed a. s. Kako je Muhammed a. s. rano ostao bez oba roditelja dvije godine se o njemu brinuo djed 'Abdulmuttalib, a po njegovoj smrti uzeo ga je kod sebe amidža Ebu Talib. On ga je toliko volio i pazio da ga je uvijek vodio sa sobom na put. Otuda je Muhammed a. s. prozvan Ebu Talibovim siročetom.

ecel (اجل) (edžel), određeni rok, kraj života. Po islamu Bog je odredio svakom čovjeku edžel i on se ne može pomjeriti ni naprijed niti se može odgoditi.

edeb, odgoj, lijepo ponašanje; u tesavvufu: znanje koje treba imati da bi se sačuvalo od griješenja.

Edhem, puno ime mu je Ibrâhîm b. Edhem b. Mansûr b. Yezîd b. Câbirü't-Temîmî. Poznat je kao Ibrahim Edhem. Otac mu je bio vladar Belha, a Ibrahim Edhem je odustao od prijestolja i otisnuo se u pustinju. Edhem se uputio na put tesavvufa i postao jedan od najpoznatijih sufija. U književnosti je simbol osobe koja se odrekla blagodati ovog svijeta da bi se posvetila duhovnim vrijednostima.

### Primjer:

Na siromaštvo se čovjek neki stalno žalio Ibrahim Edhem ka prekori kad je žalbu čuo: "O, nesretni čovječe, ti siromaštvo nisi shvatio ti si svoje siromaštvo jeftino platio!". "Ne znam o čem pričaš" čovjek mu odvrati, ko je još čuo da siromaštvo mora da se plati?". "Ja, ako iko drugi," Ibrahim reče, "kupio sam siromaštvo, za njeg sam dao čitavo carstvo..." (Attar, Govor ptica)

(preveo: A. Ananda)

edhemiyye, tarikat koji je nastao na osnovu učenja Ibrahima Edhema.

eflåk, nebesa (mn. od ar. *felek*), vasiona, u književnosti: sreća, sudbina.

eflåk-ı seb'a, sedam nebesa; u tesavvufskoj terminologiji sedam nebesa su simboli sedam pojmova: život, znanje, moć, želja, vid, sluh i govor.

Eflâtûn, Platon, v. Felâtûn.

efråd, (mn. od ar. *ferd* – jedini, usamljen, koji nema para), u tesavvufskoj terminologiji označava jedan od stupnjeva do kojeg su dolazili pojedini rijetki mutesavvifi.

Efrâsiyab, turanski vladar, sin Peşenga. Najprije je osvojio Iran, a onda je stradao od Keyhusreva. U iranskoj mitologiji on je oličenje mraka, mračnih snaga za razliku od Keyhusreva koji je simbol svjetlosti. Takvog ga vidi i osmanska turska književnost pa i bošnjački pjesnik Sabit Užičanin koji u Mi'râciyi (Pjesma o Muhammedovom a. s. uspeću na nebo) opisujući noć tj. pobjedu mraka nad svjetlom pjeva:

Efrasijab crne noći sa zvijezdama pleše, pjeva Jer je, eto, savladao danje carstvo Kejhusreva.

(Prepjev: Ešref Kovačević)

- ehâdîs-i nefs, govor duše, strasti; kao tes. termin označava poticanje čovjeka od strane njegove duše (strasti – *nefs*) na loše postupke, na udaljavanje od pravog puta.
- ehl-i basîret, v. oni koji "vide" unutrašnjost (suštinu) nečega, pripadnici tesavvufa, v. *ehl-i dil*.
- ehl-i bâtin, oni koji su okrenuti suštini (unutrašnjosti) stvari, mutesavvifi, v. *ehl-i dil*.
- ehl-i beyt, članovi porodice Muhammeda a. s. (v. Âl-1 'abâ).
- ehl-i bidʻat, ljudi koji ne slijede tradiciju u vjeti nego uvode nove običaje.
- ehl-i derd, pripadnici bola, derviši, v. *ehl-i dil*.
- ehl-i dil, ljudi srca, derviši, pripadnici tarikata, pripadnici mističkog bratstva. Karakteristika im je duboko vjerovanje u Istinu (Boga), podnošenje svih muka i tegoba na svom putu do Istine, ni na što se ne žale, ne očekuju pomoć ni od koga drugog, malo govore, a puno suze liju. Uvijek se nalaze u molitvi, zadovoljavaju se sitnim stvarima.

# Primjer:

Şem'-veş epsem turup giryân ol ey dil ki ehl-i sûz Nutkun itmişdür kelîl ü eşkin itmişdür kelîm.

(Ahmed-paşa)

Plači, o srce, da se derviš poput svijeće istopi Tvoj govor je bio slijep, tvoje suze su one koje govore.

ehl-i hâl, derviš, v. 'ârif.

- ehl-i harabât, ljudi krčme, oni koji svraćaju u krčmu. U tesavvufu: posjetitelji tekije, derviši.
- ehl-i 'irfan, v. 'ârif.
- ehl-i 'işk, pripadnici ljubavi, derviši, v. *ehl-i dil*.
- ehl-i kitâb, pripadnici objavljenih vjera. Tu spadaju sljedbenici Tevrata (Tore), Zebura, Incila (Evanđelja) i Kur'ana.
- ehl-i ma'rifet, oni koji do istine dolaze unutrašnjom spoznajom, putem srca, a ne putem razuma (racia), v. *ma'rifet*.
- ehl-i mehabbet, osobe koje putem ljubavi prema Bogu dolaze do suštinske istine, v. *mehabbet*.
- ehl-i mu'âmelât, osobe koje imaju postupke u skladu s tesavvufskim poimanjem Istine, v. mu'âmelat.

ehl-i nazar, v. ehl-i dil.

ehl-i niyaz, v. ehl-i dil.

ehl-i sunnet, sljedbenici riječi i postupaka Muhammeda a. s. za razliku od ljudi koji unose novine u vjeru (*ehl-i bid*'at).

ehl-i suz, v. ehl-i dil.

ehl-i tarîk, v. ehl-i dîl.

ehl-i tevhîd, ljudi koji svojim postupcima očituju Božje jedinstvo. v. *tevhîd*.

ehl-i vücûd, ljudi, ljudska stvorenja, stvorenja od krvi i mesa.

Ehvâz, v. Ahvâz.

- eimme-i isnâ 'aşer, dvanaest imama, imami (vođe) koje su priznavali šiije (šiiti) kao svoje vjerske i svjetovne vođe (isto i duvâzdeh imâm):
  - 1. 'Alî al-Murtezâ ('Alî ibn Ebî Tâlib);
  - 2. Hasan b. 'Alî al-Hulkî;
  - 3. Huseyn b. 'Alî Muctebâ;
  - 'Alî b. Huseyin Zeynub'l--'âbidîn;
  - 5. Muhammed b. 'Alî Bâkir;
  - 6. Ca'fer b. Muhammed es--Sâdik;
  - 7. Mûsâ Kâzim;
  - 8. 'Ali b. Mûsâ;
  - 9. Muhammed Takî;
  - 10. 'Alî an-Nakî;
  - 11. Hasan b. 'Alî;
  - 12. Muhammed Mehdî.

ekberiyye, tarikat koji je osnovao Muhyuddîn ibn 'Arebî i koj je bio poznat kao Šeyhu'l- ekber.

elest, prapočetak. Kada je u vrijeme stvaranja duša Allah uputio pitanje: Elestu bi rabikkum? (Jesam li Ja vaš Gospodar?) duše su odgovorile Belâ (Da!). Po prvim riječima Božjeg pitanja elestu ovo vrijeme stvaranja

duša, dakle prapočetak, nazvano je elest.

Primjer:

Ko god san vidje u Danu Elesta u pokornosti Njemu opijen osta. U praiskonu ko tog sna ne vidje Na ovom svijetu rob ni murid ne postade.

(Mevlana Dželaluddin Rumi) (prijevod s perzijskog: M. Moker)

U elestu napoji nas Krčmar rubin usana

gutljajem iz pehara od kojeg zanesen sam još uvijek.

(Hâfiz Şîrâzî)

(prijevod s perzijskog: M. Moker)

elest bezmi, društvo duša u vrijeme prapočetka v. elest.

elest mestliği, opijenost elesta. Elest je društvo duša koje su se prije nego što su stvorena njihova tijela zakleli Bogu da ga priznaju kao svoga Stvoritelja i Gospodara. Opijenost duša ljubavlju prema Gospodaru potječe iz toga vremena prapočetka, iz vremena elest bezmi, i to se zove elest mestliği.

elif, prvo slovo arapskog alfabeta. U profanoj poeziji ovo slovo simbolizira stas drage, a u tesavvufskoj poeziji on je zbir svih uzvišenih tajni. Ujedno elif je simbol Jednosti. U turskoj poeziji je poznato preko stotinu pjesama nazvanih elifnâme.

Primjer:

Elif Hakk'a giden yoldur Cim ararsan dal bizdedir Biz de Mevla'nın kuluyuz Otuz iki dil bizdedir.

(Temeşvarlı Âşık Hasan)

Elif je put koji vodi Istini Ako tražiš džim (kosu drage) kod nas je dal (također kosa drage) A mi smo robovi Božji Mi imamo tridesetdva srca (jezika).

Tridesetdva srca (jezika) simbolizira 32 slova arapskog alfabeta, prilagođenog perzijskom i turskom jeziku. Pošto svako slovo u tesavvufskoj hurufijskoj sekti simbolizira određenu ljudsku osobinu, iz ovoga se može zaključiti da je pjesnik Temešvarli Ašik Hasan hurufija.

Primjer kåda je *elif* simbol stasa drage, voljene osobe (*sevgili*):

Ol elif kad hasretinden cismum oldı mû gibi Maverâü 'n-nehre düşdi yaş döküp âhû gibi.

(Kemal Paşazade)

Poput dlake je postalo moje tijelo od čežnje za stasom tog elifa (djevojke tanka stasa) Poput gazele čija je suza pala u Transoksaniji.

Emîr Buhârî (Seyyid Ahmed b. Muhammed el-Huseynî), nakšibendijski šejh, učenjak i evlija (dobrî). Došao iz Horasana u Malu Aziju i na kraju se nastanio u Istanbulu. Umro 1516. godine i pokopan uz Fatihovu tekiju gdje mu je podignuto turbe. Komentator je Mevlaninih stihova koji su inspirirali mnoge divanske i tesavvufske pjesnike.

enbiyâ, poslanici, Božji poslanici (mn. od ar. nabiyy); po nekim vjerovanjima bilo je 18.000 poslanika (vjerovjesnika), a većina islamskih teologa smatra da je broj od 25 poslanika provjeren i siguran. Po islamskom vjerovanju prvi Božji poslanik, ujedno i prvi stvoreni čovjek je Adem a. s. (Adam), a posljednji je Muhammed a. s. koji je donio konačnu objavu (Kur'an).

enbiyà'-i seb'a, sedam Božjih poslanika, sedam najznačajnijih Božjih poslanika u koje spadaju: Adem, Idris, Nuh, Ibrahim, Musa, Isa i Muhammed a. s.

endâm, stas, v. boy.

ene'l-Hakk, izreka Hallâca Mansûra (v.) koja znači "Ja sam Istina (Bog)". Ovu riječ ne treba doslovno shvatiti tj. da je Hallac Mansur želio izreći da je Bog nego se on smatrao djelom Boga (Apsolutnog Bitka) izvan kojeg ništa ne postoji. Hakk je jedno od 99 lijepih Božjih imena koje znači "Suprotno od ništavila, ono što odgovara istini, prisutan, postojeći, postojan, dostojan". engûr, grožđe, u prenesom značenju: vino, u tesavvufu: sredstvo kojim se postiže božanska ljubav. Poistovjećuje se i sa usnama voljene osobe (sevgili).

enîs-i kerûbiyyân, prijatelj velikana, prijatelj velikih meleka; sinonim za Idrisa a. s.

(Sinan-paşa, Tezarrûnâme)

Envâru'l-'âşikîn, tesavvufsko-didaktičko djelo koje je ostavilo velikog traga u literaturi, posebno među krugovima bajramijsko-melamijskih derviša. Djelo predstavlja prijevod sa arapskog jezika djela Magâribu'z-zamân koje je sastavio Mehmed Yazıcıoğlu, a ovaj prijevod je sačinio njegov brat Ahmed Bîcân Yazıcıoğlu (umro poslije 1466.). Nakon ovoga je stariji brat Mehmed sačinio prepjev djela Envâru'l-'âşikîn i nazvao ga Muhammediyye.

erbâb-i zâhir, oni koji gledaju sve stvoreno vanjskim očima, učenjaci koji shvataju Kur'an na spoljašnji način, oni koji doslovno slijede šerijat.

Primjer:

Meyden safâ'yı bâtın'ı humdur garaz hemân Erbâb-i zâhir anlayamazlar murâdımız.

(Bâkî)

Unutrašnju čistoću čaše od vina ne razumiju šerijatlije (erbâb-i zâhir) Naš cilj je sada užitak u čaši.

erbe'în, četrdeset. Upotrebljava se u tesavvufskoj i divanskoj terminologiji da bi se označio period od četrdeset dana koje šejh propisuje dervišu kao pripremu na putu tesavvufa u kojima derviš malo jede, malo pije, malo spava i većinu vremena provodi u molitvi.

Primjer:

Keşf ola dirsen eger kim sana nam-ı nâzenîn Evvela ol niyyet içün yılda çek bir erbe'în.

(Hasan Ziyâ'î)

Ako kažeš ko ti je dao to lijepo ime Najprije za tu odluku svake godine usteži se četrdeset dana.

Erdeşîr, (Erdşir) prvi iranski vladar iz dinastije Sasanida. Također se spominje i kao Erdeşîr Babegân ili Baber. Simbol je moći i sjaja. Predvodnik je i rodonačelnik svih iranskih vladara.

Erdeşir (Erdşîr) je također nadimak vladara iz dinastije Keyanida, Behmen-şaha, oca Darijevog (Dârâ) kojemu je djed Güştasp-şah dao to ime. Erdşîr na perzijskom jeziku znači lav koji riče, a po ovom vladaru koji je bio hrabar i odvažan erdşîr znači hrabar, neustrašiv.

Erdeşîr-i cenk, junak u borbi; erdşîr u ovoj konstrukciji znači junak, po vladaru Erdşîru koji je bio poznat po hrabrosti. Erdeşîr'ün tahti, Erdeširovo prijestolje. Erdešir je prvi vladar iz iranske dinastije Sasanida. Spominje se i kao Erdešir Babek. U poeziji je primjer po moći, bogatstvu i luksuzu, koji je imao kao prvi i najmoćniji car perzijskog carstva. Perzijski carevi su njegovi izravni potomci.

Erjeng (Erženg), v. Nigâristân.

erkân-i erba'a, četiri osnovna elementa iz kojih je nastalo sve što postoji materijalno na zemlji, a to su: voda, zemlja, vatra i zrak.

esâtîr, legende, priče starih naroda, mitologija, čudnovati događaji koje su stari narodi pripovijedali o bogovima i junacima. U Kur'anu se spominju esâtîru'l-evvelîn (priče o minulim ljudima i događajima).

Esedullâh, Božji lav, atribut po kojem je poznat halifa Alija, v. 'Alî.

esfel-i sâfilîn, najniži od najnižih. Spominje se u Kur'anu (at-Tîn, 5). Po nekim tumačenjima ovim se želi ukazati na džehennem (pakao) i one koji su ga zaslužili, dok se u nekim stihovima ovim izrazom ukazuje na starost i nemoć.

esîr, rob, zarobljenik. Najčešće izražava osobu podređenu onome ko ju je zarobio ili kupio.

esmâ-i husnâ, 99 Božjih imena, među kojima se nalazi jedno Bož-

je ime koje se smatra najvećim (ism-i a'zam). Ako se ovih 99 Božjih imena izgovaraju svaki dan u isto vrijeme Bog će ispuniti čovjekovu želju i na ovom i na budućem svijetu. Smatra se da je i Isa a. s. (Isus) imao moć proživljavanja mrtvih zato što je izgovarajući tih 99 Božjih imena prizivao ga i tim najvećim imenom. Za ovo se potvrda nalazi u Kur'anu (al-Mâ'ida, 110) gdje se govori da je Isa a. s. s Božjom dozvolom oživljavao mrtve. Lijepa Božja imena o kojim se govori u Kur'anu (al-A'râf, 180) predstavljaju Božje osobine, v. esmâi ilâhiyye. Neki od pjesnika su sastavili svoje poeme o Božjim imenima, a najpoznatiji autor jedne ovakve poeme je Trabzonlu Şakir Ahmed-paşa (um. 1234./1818.).

Primjer:

Ança kişi virdini esmâ kılur Lîki Îsî okusa ihyâ kılur.

(Sinan-paşa)

Koliko osoba je kao svoj vird (svakodnevnu neobaveznu molitvu) učinilo Božja imena I kad ih Isa čita oživljava mrtve.

esmâ-i ilâhiyye, devedeset devet Božjih imena koja u stvari predstavljaju Božje osobine. Isto i esmâ-i husnâ. Prema vjerovanju u jedinstvo Bitka, sva stvorenja su odraz imena sveopćeg Bitka, sve što postoji i ima ime odraz je nekog od 99 Božjih imena.

esmâ-yı nebî, imena Božjeg poslanika Muhammeda. Neki divanski pjesnici su koristeći biografsku literaturu spjevali poeme o imenima (osobinama) Poslanika Muhammeda. Među ostalima poznata je pjesma pod ovim naslovom u hiljadu bejtova koju je spjevao pjesnik Hasib-efendi.

esrâr mn. od sirr, tajna, tajnovitost, skrivene i tajne stvari. Ponekad u divanskoj poeziji označava "ono što je nedostupno", a to su najčešće usne drage. Sirr (esrâr) je jedan od elemenata opisa duše.

Primjer:

Sôfiyâ nâme-i esrar Haka mahrem isen Olma münkir mey-i sâfî gibi bed--namlara.

(Ahmed-paşa)

Sufija, ako Istini daš pod zaštitu knjigu tajni Poput Božanske ljubavi (mey-i sâfî) nemoj odbijati one na lošem glasu.

esrâr-i elest, tajne prapočetka, vječni savez između Boga i čovjeka koji potječe iz vremena kada su se duše prije stvaranja svijeta zavjetovale Bogu da Ga priznaju za svoga Gospodara (*Elestu bi rabbikum* – Jesam li Ja vaš Gospodar?)

eşik, prag. Cilj kojem 'âşik teži je prag voljene (voljenog). Često u stihovima ima značaj tako važnog mjesta kao što je Ka'ba ili mjesta gdje se obavlja molitva i gdje se ničice pada (secdegâh).

etvār-i seb'a, sedam stanja, položaja, postupaka. Postoji sedam stanja duše koje pripadnik tesavvufa mora poznavati nakon što pristupi tarikatu.

- 1. Prvo stanje je nefs-i emmâre koje se naziva i makâm-i nefs položaj duše Gledanje u Boga se zove seyr ilallâh i nûr pürsurûr i duša je tada bijela. Ali kad se protokom vremena iskvari njen moral, ona postaje nefs-i emmâre i njena boja je plava. Izlaz iz ovog stanja duše je prikloniti se savršenom vođi (murşid-i kâmil);
- Drugo stanje je nefs-i levvâme koje se još zove makâm-i kalb (položaj srca). Simbolizira žutu boju – svjetlost joj je žute boje;

 Treće stanje je nefs-i mülhime, tj. ono stanje u kojem je čovjek nadahnut od Boga i tada on ne čini pogreške;

4. Četvrto stanje je *nefs-i mu-tme'inne*, takvo stanje duše u kojoj je ona udaljena od pravljenja bilo kakvih grijeha;

5. Peto je *nefs-i râziyye* (*ar. nafs râdiyya*), stanje u kojem je duša zadovoljna Bogom;

- 6. Šesto je stanje *nefs-i marziyye* (ar. *nafs mardiyya*), ono stanje duše s kojim je Bog zadovoljan i
- 7. Śedmo stanje je *nefs-i sâfiyye* (*nefs-i zekiyye*), takvo stanje duše u kome je ona potpuno očišćena.
- ev ednâ, citat iz Kur'ana, često korišten i u poeziji, a koji znači ili bliže. Naime, u Kur'anu se govori o tome da se Muhammed a. s. približio Bogu na razdaljinu od dva koplja, ili bliže. Pjesnici utkivaju u stihove ove kur'anske riječi kad žele istaknuti Muhammedovu blizinu Bogu.
- evliyâ, mn. od *velî* (ar. *wâlî*), prijatelj, blizak čovjek. U terminologiji tesavvufa označava ljude posvećene duhu, pobožne osobe koje su u stanju proniknuti u neke Božanske tajne i imati znanje o transcendentnom.
- evliyâ'ullâh, Bogu bliski ljudi, Božji prijatelji (suprotno od *a'dâ'ullah* – Božji neprijatelji).
- evråd, kur'anski ajeti i dove (molitve) koje se uobičajeno uče (čitaju) u određenim prilikama. Osim ajeta i dova, u zbirkama molitvenika koji se zovu evråd nalaze se Božja imena, a ponegdje i Muhammedova a. s. imena. Obično se evrådi uče u određeno vrijeme i s određenom namjerom, a to je često i propisano tesavvufskim obavezama.

evtåd, (mn. od ar. veted), stubovi, oslonci; po tesavvufskom učenju u svakom vremenu postoje četiri osobe koje čuvaju četiri strane svijeta i zamjenjuju Božje poslanike Idrisa, Ilyasa, Isa-a i Hizra.

Primjer:

Zâhirde binası birinin kârger olmaz Bâtında kimi kutb-ı cihan kimisi evtâd.

(Âlî)

Ničija zgrada u spoljnjem svijetu (zâhir) nije načinjena A u unutrašnjem (bâtin) neko je oslonac svijeta (kutb), neko njegov stub (evtad).

- eyvallâh, izraz potvrđivanja odanosti, posebno prisutan kod derviša mevlevijskog i bektašijskog tarikata.
- eyyâm-ı bahâr, dani proljeća. U tesavvufu – prolaznost, ljepota prirode kao odraz drugog svijeta.

Primjer:

Sâkıya mey sun ki eyyam-ı bahar elden gider Hatem-i câm-ı şarab-ı boş-gurar elden gider.

(Taşlıcalı Yahyâ-bey)

Ej vinotočo, ponudi vino jer dani proljeća izmiču Pečat vinske čaše pitkog vina izmiče.

- Eyyûb, (Job) Božji poslanik, iz israilićanskog naroda, unuk Ishaka a. s., poznat po iskazanom strpljenju u vrijeme kada je bio izložen najtežim iskušenjima. Bio je bogat, imao je ženu i mnogo djece, ali je na kraju ostao bez ičega. Na svemu što mu je Bog dao bio je zahvalan pa i na tim iskušenjima koja su ga snalazila. Po tome je postao simbol često korišten u književnosti.
- ezân (اذان), poziv na molitvu koji iz džamije (mesdžida) vrši *mu'e-zzin*. Ezan, kao svojevrstan poziv na molitvu, uveden je još u vrijeme Muhammeda a. s., a prvi *mu'ezzin* je bio Bilâl Habeši.
- ezel, prapočetak, vrijeme prije kojeg se nije ništa dogodilo. *Ezelden,* oduvijek, *ilm-i ezeli,* Božansko znanje, znanje iz vremena o kome ljudi ništa ne znaju, o kome nemaju nikakvog iskustva. Suprotno od *ezel* je *ebed* – zauvijek.

fagfûr, stari perzijski naziv za kineskog vladara. Ova riječ također znači i porculanski proizvod iz Kine.

fahr, čast, ponos; naziv za dervišku kapu.

fahriyye, pjesma (najčešće kasida ili dio kaside) u kojoj pjesnik govori o svojim vrlinama i prednostima. Nekada su *fahriye* samo odlomak kaside u kojem pjesnik govori o sebi dok su ponekad to čitave pjesme. U fahrijama pjesnik najčešće govori o svojim pjesničkim kvalitetima u odnosunadrugepjesnike. Nerijetko se u fahrijama pjesnici porede sa svojim perzijskim uzorima. Jedan od pjesnika koji se posebno istakao u domenu *fahriye* je (*Nef* î).

fâ'il-i muhtâr, onaj koji radi ono što želi jer ima moć za to. Sinonim za Allaha.

fakîh, učenjak islamskog prava, pravnik, teolog. U poeziji označava knjiškog čovjeka, čovjeka teorije, koji nema iskustva. Fakih obično nije iskren i u vjerovanju ne dolazi do istinske spoznaje. Čovjek potpuno različit od ovoga je *ašik* (v.) koji ljubavlju spoznaje Istinu.

fakîr, siromah, derviš; čovjek koji ne pridaje važnost ovom svijetu i drži se maksime *fenâ fillâh* (nestati u Bogu).

fakr, siromaštvo, oskudica. Jedan od duhovnih stupnjeva u tesavvufu, koji ne znači samo materijalno siromaštvo nego i odsustvo želje da se gomila imetak, a to je ponos za sufiju. Spoznaja čovjeka o svom siromaštvu spram Boga. Po tesavvufu je fakr ili fakirlik stanje ovisnosti čovjeka kome ne pada na pamet ništa drugo osim Boga. Tako postiže stupanj fenâ fillâh (nestajanje u Bogu).

fânûs - čarobna svjetiljka, fenjer.

Primjer:

Semâ ettikçe şem-i şevk-i Mevlana ile Sabit Dönüp cism-i nizarım şekl-i fânûs-ı hayal olsun.

(Sâbit)

Fâtiha, početak, uvod, prva sura u Kur'anu. Fatiha se uči (čita) za sretan početak nekog posla, ali i kao sjećanje na umrle i molitva Bogu za njih. Primjer:

Her ki diler bu duâda buluna Fâtiha ihsân ede ben kuluna.

(Süleyman Çelebî)

Ko god želi da se nađe u ovoj molitvi Neka meni, robu, podari Fatihu.

fâtih-i ebvâb-i tevbe, onaj koji otvara vrata pokajanja, koji se prvi pokajao; sinonim za Adema a. s. (Adam).

(Sinan-paşa, Tazarrûnâme).

Fâtima, kći Muhammeda a. s. i Hatidže i supruga Alije, četvrtog halife, odnosno prvog imama u šiitskoj hijerarhiji. U divanskoj poeziji se najčešće spominje kao jedna od pet osoba *âl-i 'abâ*, u koje spadaju Muhammed a. s., Fatima, Alija, Hasan i Husejin. Također se spominje uz epitet *najbolje žene*.

Fazlullâh Hurûfî, (1339.-1393.), derviš iz Esterabada koji je osnovao red hurufija. Za sva tumačenja vjerskih propisa simboliku je nalazio u slovima (ar. harf – hurûf), otuda je i prozvan Hurûfî. Proglašen heretikom, pogubljen je od strane Mîrân Šâha, Timurovog sina. I njegovo ime njegovi sljedbenici često ne izgovaraju cjelovito nego u slovnim simbolima.

Primjer:

Fâ vü dâd ü lâm'a düştü gönlümüz Kâbe vü ihrâma düştü gönlümüz.

(Nesîmî)

Moje srce je palo prema slovima Fa, dad i lam (Fadl ili Fazlullah) Naše srce je palo prema Kabi i ihramu (bijeli ogrtač u kome se moli prilikom molitve u Kabi).

Felâtûn, Platon, grčki filozof, učenik Sokratov i učitelj Aristokratov. Simbol mudrosti i znanja. v. *Eflâtûn*.

Felâtûn-ı bahr-i ilm-i kadîm, Platon, more stare znanosti. Njegovo djelo je nadahnulo islamske filozofe koji su osnovali jedan filozofski pravac nazvan neoplatonizam.

felek-câh, onaj čije je mjesto visoko, čovjek na kao nebo visokom položaju.

feleku'l-eflâk, v. 'arş.

fem, usta, v. ağız, dehân.

fenâ (tii), nestajanje, napuštanje materijalne egzistencije i stapanje s Bogom, predavanje svoje volje šejhu kao što se mrtvo tijelo prepušta gassâlu (čovjeku koji obavlja obredno kupanje mrtvaca). Dolazi često u kontekstu sa riječju dünyâ (ovaj svijet) i označava ovaj prolazni svijet.

Primjer:

Nesine aldanurlar bilmezin bu fânî dünyanun Fenâdan gayrı nesne gormedüm ben çok bekâ gördüm.

(Hasan Ziyâ'î)

Neznalice se navikavaju na ovaj prolazni svijet Osim nestajanja ništa nisam vidio, ali sam mnogo gledao vječnosti.

fenâ fî' l-'aşk, nestati u ljubavi čiji je krajnji cilj stopiti se u Božjem bitku.

fenâ fillâh, (فنا فيالله) nestati u Bogu, stopiti se u Božjem bitku.

Primjer:

U dvorima bivstvovanja ničeg osim Njega nema dvor, dvorjani i car silni veliko su ništa

On da nije strana kojoj mi se okrećemo

Kaʻba, namaz, zemzem voda značili bi ništa Postojanje naše nije doli kaplja rose

Postojanje naše nije doli kaplja rose Šemse, šta je ovaj život? Pa, doista, ništa!

> (Mevlana Dželaluddin Rumi, *Divan-i Šems*) (preveo: M. Kodrić)

fenâ fî 'r-resûl, nestati u svjetlosti Božjeg poslanika Muhammeda.

fenâ fî 'š-šeyh, predati čitavu svoju egzistenciju duhovnoj snazi pîra (šejha).

Ferahşâd, junak ljubavne priče *Hurşâd ü Ferahşâd*. Leksičko značenje ove perzijske složenice je: *onaj čije je srce veselo*.

ferd, sam, usamljen, izdvojen; samoća; kao poetski termin ozna-

čava distih (*beyit*), koji dolazi samostalno, koji nije dio druge pjesme.

Ferhâd, po legendi sin slikara Bihzada koji je unajmljen da ukrasi dvorac koji je Mihin Banu gradio za svoju prelijepu sestru Şirin (širin - slatka). Ferhad se zaljubi u Širin, ali se u nju zaljubi i vladar Hurmuz. Mihin Banu i Hurmuz zarate zbog Širin, ali se u međuvremenu i Hurmuzov sin Husrev zaljubi u Širin. Da bi spriječila Ferhada da dođe do Širin, njena dadilja mu saopći da je Širin umrla. Ferhad se ubije, a kad to Širin čuje, uzima Ferhadov mač i ubija se nad Ferhadovim lešom. Ovu legendu je obradio u pet pjevanja Nizami (1150?-1214?), a od XIV-XVI st. i drugi brojni perzijski pjesnici. Također su ovu priču kao motiv koristili brojni osmanski pjesnici za koje Ferhad i Širin predstavljaju dvoje nesretno zaljubljenih koji zbog raznih prepreka ne mogu ostvariti svoju ljubav.

Primjer:

Ne lâzım okumak efsane-i Ferhad u Şirîni Benüm Şirin kelamum ben senun Ferhadunam şimdi. (Hasan Ziyâ'î)

Kakve potrebe ima čitati legendu o Ferhadu i Širin Moj govor je sladak (širin) i ja sam sada tvoj Ferhad. Ferhâd u Şîrîn, naslov Nizâmîjevog pjevanja u kojem se govori o ljubavi Ferhada sina Bihzadova i ermenske princeze *Şîrîn*. Kasnije su ovu temu opjevali brojni perzijski i osmanski klasici. v. Ferhâd.

Ferhâr, grad u sjeverozapadnoj Kini, između Hita u Turkestanu i Kašgara, poznat po ljepoticama opjevanim u divanskoj poeziji.

Ferîdûn, vladar poznat po oštroumnosti i hrabrosti. Iz dinastije je Pišdadijana i od potomaka Džemšidovih. Pošto je savladao i usmrtio Gave Dehhaka (Zmaja) postao je vladar. Često se po ovim svojim osobinama spominje u divanskoj poeziji.

Primjer:

Ey Süleyman-i zeman ey zubde-i Osmaniyan Sâye-i lütfin gulâmidir Feridun Keykubad.

(Mehmed Halîfa Bosnevî Ulfetî)

O Sulejmane svoga vremena, odabrani iz loze Osmanlija Sjeni tvoje dobrote služili bi Feridun i Kejkubad.

fermân, naredba (carska) v. mektûp.

fer ü ferheng, sjaj i umijeće. Ova perzijska sintagma je često u upotrebi u stihovima kad se govori o sjaju i sposobnosti vladara. Npr. ferheng (umijeće, znanje) se naročito veže za perzijskog vladara Hušenga u čijem vremenu se prema legendi pojavila vatra i željezo, poljoprivredne alatke, kao i da su u njegovo vrijeme sagrađeni prvi gradovi i sela.

ferzâne, mudrac, učen čovjek; šah, v. satranç, ferzâne (ferzend) je vezir (kraljica u šahu), ali je i drugi naziv za ovu igru.

festekim, pravi put, ispravan put, dio rečenice (ajeta) u Kur'anu (*Hûd*, 112) koja glasi: "Festekim kemâ umirte" (Budi ispravan kao što ti je naređeno).

Primjer:

Hurûfi çeküp hem çevirmezdi hîç Komaz gayret-i festekim tâb u pîç. (Vusletî)

Slova je ispisao, a ništa objasnio nije Napor na pravom putu ne ostavlja mjesta uznemirenju.

fetihnâme, knjiga o osvojenju, djelo koje govori o pobjedi. Djela s ovom tematikom najčešće su pisana u stihovima.

fettân, spletkar, smutljivac. Najčešće je to u stihovima divanske poezije kosa voljene osobe (sevgili) koja zaljubljenika (ašika) dovodi u izgubljen položaj.

Primjer:

Tagıdub sünbülini seyr-i bahâr eylemede Nev'îyâ toptolu fettanlar ile her cânib.

(Nev'î) "

U proljetnoj šetnji rasuli su svoje sunbule (kosu) Na sve strane Neviju nalaze se smutljivci (uvojci kose).

feyz-i nazar, muršidovo (v. mürşid) nadgledanje murîda (v.) jer to nadgledanje (nazar) proizvodi utjecaj (feyz) pod kojim muridi sazrijevaju.

Primjer:

Ey kemân ebrû şehid-i hançer-i mûjganunam Bulmışam feyz-i nazar senden semûn kurbânunam.

(Fuzûlî)

O obrve poput luka, postao sam šehid oštrica tvojih trepavica Pošto sam stekao blagodat tvoga nadgledanja tvoja sam žrtva.

fidân, izdanak, mlada grana na stablu, simbol je mladosti i svježine voljene osobe (sevgili, ma'şûk).

Firavun, faraon, egipatski vladar. Simbol je veličine, moći, a posebno oholosti. U poeziji se, isto kao i u Kur'anu, misli na faraona koji je bio suvremenik Musa a. s. (Mojsija). Musa ga je pozivao da prihvati vjeru u jednog Boga, što je faraon odbio. Musa je sa svojim sljedbenicima pobjegao od faraona iz Egipta na Sinaj. U divanskoj poeziji faraon se spominje po zlu i nepravdi.

Primjer:

Tarmâr olsa n'ola cumhûr-ı Fır'avn-i adû Görünür Musâ asası gibi çün ejder livâ. (Yahyâ -bey)

Šta ako nered napravi neprijateljski faraonov narod I Musaov štap izgleda kao ogromni zmaj.

firâk, odvojenost, razdvojenost, v. fürkat.

Firdevs, jedan od osam dženneta (rajeva); najviši džennetski stupanj.

Firdevsî (940.-1020.), veliki iranski pjesnik, autor nacionalnog eposa Šahname. U svome je epohalnom djelu opisao mitološku prošlost iranskog naroda. Veliki broj legendi koje je sakupio u svoje djelo prenošen je i u druge literature iz kruga islamske civilizacije, tako i u osmansku tursku literaturu. Često se spominje u stihovima divanskih pjesnika, pogotovo onda kada osmanski pjesnici žele iskazati da opisuju slavnije osmanske sultane nego što su to bili iranski šahovi koje je opjevao *Firdevsî* (Firdusi).

Primjer:

Olsa kısralar zamanında ya Firdevsi anı Eylemezmiydi şeref Şehnamenın unvanına. (Nedîm)

Da je bilo u vrijeme iranskih kisra Ne bi li Firdevsi time proslavio ime Šahname.

- Fireng, Franak, Evropljanin. U divanskoj poeziji simbolizira lijepu osobu, bijele puti, čovjeka nevjernika čiju zemlju treba osvojiti.
- fîrûze, dragi kamen plave boje koji se vadi u okolini Nišabura u Horasanu (Iran). Kao predmet kojim se ukrašava voljena osoba često se spominje u divanskoj poeziji. U osmanskom se češće spominje kao pîrûze.
- Fisagor, Pitagora (oko 580. p. n. e. 500. p. n. e). Stari grčki filozof i matematičar, osoba koja se kao primjer mudrosti spominje i u divanskoj poeziji, najčešće zajedno sa Platonom (*Eflâtûn*).
- fitne, smutnja, smutljivost. To je u divanskoj poeziji najčešće karakteristika voljene osobe. Posebno su izvori smutnje: oči, obrve, solufi, obrazi, mladež, pokret, pogled.
- fukarâ, (mn. od ar. fakîr), siromasi, bijednici; ljudi koji su se odrekli ovog svijeta da bi pripadali samo Bogu. Isto i fukarâ-i babullâh.

- fülfül, crni biber. U stihovima divanske poezije označava ben (mladež) na licu voljene osobe što je smatrano znakom njene ljepote.
- Fürkân, jedna od četiri svete knjige (Tevrat, Zebur, Indžil, Kur'an), a mnogi komentatori Kur'ana smatraju da se *Fürkân* (Onaj koji razdvaja istinu od neistine) odnosi samo na Kur'an. U divanskoj poeziji se Furkan spominje kao sinonim za Kur'an.
- fürkat, odvojenost, izdvojenost, usamljenost. To je jedna od najčešćih pojava u kojoj se nalazi 'âşik spram voljene osobe. Fürkat je česta, gotovo nezaobilazna tema divanske poezije.
- fütûh, djelo historijskog karaktera koje govori o osvajanjima.
- fütüvvet, plemenitost, darežljivost; žrtvovanje svoga bitka u ime Boga. Pripadnici *fütüvveta* zvali su se *ahî* (od ar. *ah* – brat) i bili su cehovski organizirani.

gabgab, podbradak, jedan od uobičajenih elemenata u opisu voljene osobe. U poeziji se poredi sa određenim plodovima voća: turunç (narandža) i sîb (jabuka).

Gaffâr, Onaj koji mnogo prašta, Bog, jedno od 99 lijepih Božjih imena. Često u konstrukciji Gaffâru 'z-zünûb – Onaj koji prašta grijehe.

Gafûr, Onaj koji prašta (Bog).

Galata, kvart u Istanbulu, poznat kao mjesto zabave; mjesto kamo odlaze ljudi skloni zabavi i piću. Galata je kvart Istanbula od davnina nastanjen kršćanima koji tamo drže kafane. Neki pjesnici divanske poezije koji su oslikali atmosferu Istanbula spominju Galatu kao mjesto gdje se ide uživati u prizorima koje pruža taj dio grada. Općenito je simbol kršćanstva i kršćana.

gamze, pogled sa strane, ispod oka, žmirkanje, namigivanje. Simbolizira strijelu (ok) ili vrh strijele ili koplja (temren), mač (kılıç) ili bodež (hançer). Također je gamze ponekad krvnik (cellâd), ubojica (kâtil), nevjernik (kâfir), zavodnik (fettân), vještica (câdû).

Primjer:

Gamzen ne dem ki tîğ çekip hûn--feşân olur Uşşâk-ı dil- figâra ecel mihribân olur.

(Nef'î)

Tvoj pogled ispod oka izvukao je mač i počeo proljevati krv Tako da se sudbina (edžel) smilovala ašicima ranjena srca.

Atma tîr-i gamzeni... (Yahyâ-bey)

Ne bacaj strelice svoga pogleda...

gamze-i dil-dûz, pogled ispod oka koji buši srce ašika.

ganî, bogat, neovisan o ičijoj pomoći. To je Božje svojstvo i onih ljudi kojima je to Bog dao. Taj atribut se pripisivao i Ibrahim a. s. Kad je neko sa Božjim davanjem postao bogat, svi ljudi iz njegove okoline su ovisni o njemu. Ovaj atribut se često koristi u poeziji, ali najčešće kao svojstvo Boga.

garîb, stranac, tuđinac, jadnik. Garib je čovjek prognan iz raja i on je u ovozemaljskom životu tuđinac. U tesavvufu: osoba ispred koje su dignuti duhovni

zastori Istine. Njemu se bilo otkrovenjem bilo intuicijom ukazuju suštine stvari i on komunicira sa duhovima, materijalima ili stvarima. Teške naučne probleme rješava na takav način.

gavs – pomoćnik, onaj koji pristiže u pomoć, Božji miljenik. Osoba koja je uništila svoju egzistenciju u svjetlosti Poslanikovoj i koja je pomoću te svjetlosti postala stožer u svome vremenu.

gavs-i aʻzam – najveći od evlija, osnivač tarikata, Božji halifa i halifa Božjeg poslanika. *Gavs-i aʻzam* zaboravlja sve osim Boga i uspostavlja prijateljstvo s Bogom.

gâvur, nevjernik, onaj koji nešto prikriva ili pokriva, v. *kâfir*.

gayb, odsustvo, tajna, svijet tajni, skriven, sklonjen od očiju
Božjih stvorenja, onaj koji ne
postoji u tjelesnom, materijalnom obliku. U poeziji je gayb
česta aluzija na usne drage. U
tesavvufu gayb poznaje jedino
Allah i On ga otkriva onima
koji Ga usrdno mole i onima
kojim On hoće. To otkrovenje
se obično događa u snu ili u
posebnim stanjima ekstaze.

# Primjer:

Yummazam fikr-i lebünle gözlerümi subha dek Sırr-ı gayba vâkıf olsa tan degül bî-hâb güz.

(Ahmed-paşa)

Stisnuo sam oči s mislima na njene usne do zore Ako zora zna tajnu nevidljivog svijeta oko nije besano.

gayb erenleri, ljudi koji su nevidljivi običnim smrtnicima. Oni su Božji miljenici i u narodu su poznati kao *üçler* (trojica), *yediler* (sedmorica) i *kırklar* (četrdesetorica).

gayb sırrı, tajna onostranog, transcendentnog. Ova sintagma ponekad u poeziji simbolizira usne voljene osobe.

gaybü'l-guyûb, nevidljivi svijet, svijet za koji zna samo Bog i oni koji su posvećeni, upućeni u Istinu.

gazavâtnâme, djelo ili knjiga, najčešće u stihovima, koja govori o borbi protiv nemuslimana. U arapskoj literaturi se ova književna vrsta nazivala *megâzî*. Kad ovakvo djelo govori o samo jednom boju naziva se *gazânâme*, ako govori o pobjedi naziva se *zafernâme*, a djela koja govore o osvojenju zovu se *fetihnâme*.

gazel, pjesnička vrsta divanske književnosti s pretežno lirskim temama. U osmanskoj i perzijskoj poeziji to je dominantna vrsta. Gazel najčešće ima između 5-7 bejtova (distiha), a ako ima više od 12 distiha naziva se muzeyyel ili mutavvel. Ukoliko ima manje od 5 bejtova naziva se nâtamâm gazel (nepotpun gazel). Přvi

polustih se zove *matla*' i on se obavezno rimuje sa drugim polustihom (završetkom bejta), a kasnije rima dolazi na kraju svakog bejta. Pretposljednji stih je obično najljepši i zove se *beytu'l-gazel* ili *hüsn-i makta*' i u njega pjesnik utkiva svoj *mahlas* (pseudonim). Posljednji stih se zove *makta*'. Katkada neki pjesnik uzima stihove gazela drugog pjesnika i dodaje mu svoje stihove i tako tvori druge pjesničke vrste: *taştîr*, *tahmîs*, *terbî* i dr.

gazel-hân, recitator gazela.

gazel-i musarra', vrsta gazela u kojem se rimuju svi polustihovi (misra).

gazel-i nev, nov, originalan gazel v. nev gazel.

gebr, vatropoklonik, zoroostrovac, v. âteș-perest.

gelin, nevjesta, mlada. Sa stanovišta ljepote poistovjećuje se sa voljenom osobom (*sevgili*, *mašuk*).

gemi, lađa. Riječ koja se koristi u divanskoj književnosti u velikom broju značenja. Simbolizira nebo, sunce, mladi mjesec, zvijezdu, ovaj svijet, Nuhovu (Nojevu) lađu, Hızra a. s., šerijat, ljubav, srce, nadu, čašu, vino, ašika, mašuka, oko, obrvu i dr.

Primjer:

Sen de Nuh Nebînin gemisi gibi Azab tûfanına daldığın yeteı.

(Seyrânî)

I ti si poput lađe vjerovjesnika Nuha, samo da zaroniš u poplavu mučenja.

Priča koja povezuje Hizra a. s. sa lađom je slijedeća. U Kur'anu se (al-Kahf 71, 79) govori kako se Musa a. s. zajedno sa još jednim čovjekom (a vjeruje se da je to Hizr a. s.) ukrcao na lađu i tada je Hizr probušio lađu. Na Musaovo pitanje zašto je to učinio Hizr je odgovorio da je lađu probušio da je gospodar ne bi zaplijenio i da bi se siromasi koji se njom prevoze i dalje njome mogli koristiti. Inače Hizr je zajedno sa Ilyasom smatran zaštitnikom lađara.

Primjer:

Vücûdun zevrakın saldın gönül çün aşk bahrına Bile olsun seninle himmeti Hızır ve Ilyas'in.

(Zâtî)

Kad je srce spustilo lađu svoga tijela u more ljubavi Neka su ti na pomoći Hizr i Ilyas.

genc-i sâyegân, bogata riznica, u poeziji se pod ovim izrazom podrazumijeva riznica iranskog vladara Husreva Perviza.

Primjer:

Ol kadar elverdi ma'nâ feyz-i evsâfiye kim Gûyiyâ miftâh-i Genc-i Sâyegânîdir sözüm.

(Nef'î)

Toliko je obilje njegovih moralnih vrlina

da su moje riječi ključ riznice Husreva Perviza.

gevher, vrsta târiha, izražavanja datuma u stihu na taj način da se zbrajaju brojčane vrijednosti samo onih slova koja imaju tačke. Isto i cevher (cevher-târih, târih-i cevher).

geyik, gazela, v. âhû.

geysû (گيسو), pramen kose, duga kosa, soluf, uvojak; simbol mreže u koju se lovi *ašik*. Često se upoređuje i sa zmijom koja također vreba '*âşika*. U tesavvufskoj terminologiji *geysû*, kao i svi drugi leksemi koji označavaju kosu ili dlake općenito simbolizira Božje jedinstvo.

Primjer:

Iki geysû izâr-i dilcûde Iki mâr-ı siyah idi suda.

(Derviš-paša Bajezidagić)

Dva uvojka kose na obrazu što srce privlači Bile su to dvije crne zmije u vodi.

gilmân, mladići koji će služiti u raju. U divanskoj poeziji služe kao simbol muške ljepote i znače isto što i hurije kao simbol ženske ljepote.

ginâ, pjesma, pjevanje; kao tesavuufski termin označava pjesmu koja se pjeva u toku zikra da bi se povećao duhovni zanos učesnika u zikru.

girih-gîr, čvornat, kvrgav, zaobilazan

girîz, girîz-gâh, stih ili više stihova koji pravi prijelaz u kasidi između dijelova koji se zovu nesîb (v.) i medhiye (v.).

Gîv, zet čuvenog Rustema, Zalovog sina. Poznat je njegov dvoboj sa Efrasijabovim vojskovođom. U literaturi se spominje po hrabrosti i junaštvu. Sam je spasio Kejhusreva iz zemlje Turana i doveo ga natrag u Iran.

gonca, v. gonce.

**gonce**, pupoljak, u poeziji usne drage.

Primjer:

Aheyledigüm serv-i hirâmânun içündür Kan ağladığım gonce-i handânun içündür. (Fuzûlî)

Uzdahnuo sam zbog tvog čempresovog stasa koji se njiše i do krvave suze ronim to je zbog tvojih nasmiješenih usana poput pupoljka. (doslovno: zbog tvog nasmiješenog pupoljka).

gonce-fem, usta poput pupoljka.

Primjer:

Nevbahâr-ı gamına bülbülüz ol goncefemin Ararız hande-i dîrîneyı giryân olarak. (Şeyh Galib) Mi smo slavuji što u tužno proljeće pjevaju onim ustima poput pupoljka Sada plačući tražimo stari osmjeh.

göğüs, njedra, grudi, prsa, v. koyun.

gönül, srce; u tesavvufu srce ima poseban značaj, pomoću njega ašik spoznaje suštinsku Istinu. Srce je ptica koja se hrani brigom i tugom i pri pomisli na voljenu osobu (sevgili) biva sretno. Ne podnosi nikakvog suparnika na svome putu prema voljenoj (voljenom).

Isto i kalb (kalp).

göz, oko, isto i çeşm i dîde. Jedan od glavnih elemenata ljepote voljene osobe. Zbog toga oko ima osobine varalice, gatare, ili vještice. Po obliku se oko poistovjećuje s bademom ili narcisom. Kao najjače oružje voljene osobe oko (göz, çeşm, dîde) je ubojica (kâtil).

Gûders, v. *Gûzers*, iz dinastije Eškanijana, otac Giva, zeta Rustema, sina Zalova.

gulâm, mladić, sluga, rob. Najčešće se ovom riječju izražava podređenost vladaru.

gurbet, tuđina, osamljenost; u tesavvufu označava stanje u kojem derviši na svom približavanju Bogu napuste svoj kraj da se ne bi u njemu navikli na blagodati i lagodno živjeli ne misleći na krajnji cilj – približenje Bogu. gül, ruža. U poeziji sinonim za boju lica drage osobe. 'Âşik uvijek tuguje za ružom, tj. licem drage. Pri tome 'âşika najčešće simbolizira slavuj (bülbül). I kao što je u dnu lica kosa koja se spušta niz obraze voljene tako je i pod ružom zumbul (sünbül).

Primjer:

Gül yüzüne öykündi meger kim çemen icre

Çâk itdi sabâ cûbbesin ol encûmen icre.

(Ahmed-paşa)

Iako je na livadi ruža nalikovala tvome licu

U tom društvu jutarnji povjetarac je skinuo tvoj ogrtač.

gülbang (gülbank), pobožna pjesma (ilâhija) ili molitva (du'â, dova) koja se izgovara skupno, horski. Molitva koju izgovaraju zajedno ljudi okupljeni na neku svečanost ili pred ratni pohod. Najpoznatiji gülbank obavljali su jenjičari prilikom svoga jutarnjeg okupljanja (smotre). Također neki tarikati (bektašije i mevlevije) su imali određene skupove na kojima su uglas izgovarali zajedničku molitvu.

gül-gûn, ružičast. Često se koristi daseopišeboja obraza drage. *Gül-gûn* je i ime Husrevovog konja.

gül-i gülzâr-ı nübüvvet, ruža u ružičnjaku poslanstva, sinonim za Isa a. s. (Isus).

(Sinan-paşa, Tazarûnâme)

gûş, uho, v. kulak

Gûzers, Gûders, iz dinastije Eškanijana, otac Gîva, zeta Rustem sina Zalova. Jedan je od Kejkavusovih vezira. Gûders je ime dvojice vladara iz dinastije Eškanijana. Jedan od njih dvojice je Šâpûr poznat po osornosti i nasilju, a drugi je Ibn-i Iran Šah.

gül-i gûze, posebna vrsta ruže, egipatska ruža, ruža iz Vana.

gülâb, ružina vodica, isto gülsuyu.

gülbister, postelja od ruža.

gülbister-i hâb, postelja za san od ruža.

Primjer:

Nâlesiz var harem-i yâra ki ey dil nalen Men'-i âsâyiş-i gülbister-i hâb eylemesun.

(Nâilî)

O srce, idi u odaju voljene bez suza da tvoji jecaji ne naruše njen mir i spokoj u postelji od ruža mirisnih.

gülbün-tıraz, ono što ukrašava ružino drvo.

gülistân (ili gülşen), vrt ruža, ružičnjak. U divanskoj poeziji simbolizira mjesto druženja s dragom, a i lice drage osobe, obrazi, uši porede se sa ružama dok se usta voljene porede sa pupoljkom. Gülistan označava

mjesto ljepote i svježine, ali i kratkotrajnosti i prolaznosti. Katkad gülistân u stihovima znači mjesto stanovanja ili življenja drage osobe. U stihovima se često aludira i na istoimeno djelo Šejh Sadija Širazija.

Primjer:

Mu'allimlikde buldum Sa'di irdum Gülistan-ı visal-ı dilrübaya O gül yüzlü güzel ben bülbülinden Gülistan başladı minnet Hudaya.

(Hasan Ziyâ'î)

Našao sam Sadija kao učitelja i stigao do onoga koji na sastanku u ružičnjaku krade srca. I iz usta lijepog vrtnog slavuja, lijepog lica otpoče Gülistan: "Slava Bogu..."

gül-izâr, ona(j) koja(i) ima obraze poput ruže, rumenih obraza; naziv jedne melodije (makâm) u turskoj muzici.

gülşen, v. gülistân.

Gül ü Hüsrev, naslov ljubavne poeme u mesnevi stihovima koju je spjevao perzijski pjesnik Feriduddin Attar (um. 1193.), a na turski ju je preveo pjesnik Tutmaci (kraj XIV st.). U djelu se opisuje ljubav Husreva, sina grčkog cara i djevojke Gül, kćeri emira Hozistana. Attarovo djelo je tesavvufskog karaktera i sadrži 7708 bejtova (distiha), a Tutmacijevo ima 5370 bejtova i mjestimično oslikava lokalnu atmosferu.

gülzâr, v. gülistân.

günbed-i devvâr, kupola koja se stalno okreće, nebeski svod.

Primjer:

Âb-gündur günbed-i devvâr rengi bilmezem Ya muhitolmış gözümden günbed-i devâre su.

(Fuzûlî)

Ne znam je li nebeski svod boje vode Ili su moje suze ispunile nebeski svod. hâb, san, snivanje; u tesavvufskoj i divanskoj poeziji hab je stanje mrtvila, nezainteresiranosti, što je često karakteristika voljene osobe (*sevgili*) koja je spram ašika nemarna.

Habeş, Zengi, Abesinac, Crnac. Oba ova naziva koriste se da bi se njima označila crna boja. Često se kaže i *Habeş sultânı*.

Habîbî, najveći pjesnik koji je pjevao na azerijskom dijalektu u XV stoljeću. Veliki dio života je proveo u Iranu, a potom se doselio u Istanbul gdje je i umro. Njegovo pjesništvo utjecalo je na najvećeg azerijskog pjesnika uopće, Fuzûlîja.

Hâbîl, Habil (Avelj), jedan od dvojice Ademovih a. s. (Adamovih) sinova koji je ubijen od svoga brata Kabila zbog toga što Kabilova žrtva prinesena Bogu nije prihvaćena. O ovome se govori i u Bibliji i Kur'anu (sura al-Mâ'ide, 27-31). U divanskoj poeziji je Hâbîl simbol nevine žrtve isto kao što je i Kabil simbol nepravednog ubojice.

hacc, hodočašće, hadž. U divanskoj poeziji hadž se, osim u vjerskom kontekstu, tj. obavljanja pete islamske dužnosti, spominje i kao susretanje, približavanje i druženje sa voljenom osobom.

Primjer:

Didüm ki Ahmed bendene bir himmet it hace itmege Ol kıblesi 'âşıklarun didi ki gel dergâhuma.

(Ahmed-paşa)

Rekoh, učini pažnju svome slugi Ahmedu da te hodočasti Ta kibla ašika reče: "Dođi u moju tekiju."

haceri'l-esved, crni kamen, meteorit koji je ugrađen u zid Ka'be i koji je postao svetinja. Za njega se vežu mnoge priče koje su prešle i u književnost: npr. govori se da potječe iz dženneta (raja), da je ranije bio bijel, ali je preuzimajući na se ljudske grijehe pocrnio itd.

hâcib, vratar, zaštitnik, obrva. U poeziji je to osoba koja izvršava sultanovo naređenje, osoba koja se brine da se izvrši ono što je sultan naredio, sin. perde-dâr.

U simboličkom značenju, pošto je sultan isto što i draga oso-

ba, *hâcib i perde-dâr* su osobe koje štite dragu (dragog).

Hacim sultân makâmı, (kod bektašija): mjesto gdje se moli, gdje se dovodi neko koga treba ukoriti ili mu dati pouku; isto i meydân taşı.

haç, krst, v. çelîpâ.

hadd, obraz, element ljepote drage osobe koji se najčešće poredi sa ružom (gül), ružičnjakom (gülistân), pupoljkom (gonce), tulipanom (lâle). v. ruhsâr, ârız, yanak.

Poredi se sa vodom, ogledalom, suncem.

Haccâc, Jusuf Hadždžadž (661.-714.) je omajadski arapski namjesnik i komandant, rođen u Kufi. Obavljao je dužnost valije (namjesnika) u Iraku i Hidžazu. Bio je okrutan, pa je zbog te svoje okrutnosti često predmet poređenja s okrutnim i nepravilnim namjesnicima ili vladarima.

Primjer:

Gittiği yerde ehaliye ne yaptı biliriz Etti Haccac gibi zulmunu icrâ gadir.

(Fadil-paša Šerifović)

Znamo šta je radio stanovništvu mjesta kuda je otišao Provodio je nasilje kao nasilnik Hadždžadž. Hadîkatü'l-ervâh, naziv greblja izvan turbeta (mauzoleja) Mevlana Dželaleddina Rumija, doslovno znači *Vrt duša*.

hâdimü'l-fukarâ, (doslovno: sluga sirotinje); kao tesavvufski termin označava šejha, tj. onoga koji služi (hâdim) dervišima (fukarâ).

hadîs, izreka Muhammeda a. s.; hadisi su bilježeni poslije smrti Muhammedove a. s., ali su preuzimani od sigurnih prenosilaca iz najbliže okoline Poslanikove. Zbirke hadisa su nakon Kur'ana najvažniji izvori islama. U književnosti se hadisi donose u prijevodu, u stihovima i u tzv. *iktibâsu*, tj. utkivanjem izreka Muhammedovih u stihove pjesnika.

hâfiz, onaj koji čuva, koji pamti, čovjek koji zna Kur'an napamet, isto i hâfizu 'l-Kur'an.

Hâfiz, Muhammad Şirâzî (um. 1388.) veliki perzijski pjesnik, autor zbornika poezije – *Divana*, čije su ideje i motivi često uzor pjesnicima divanske poezije. Vrlo često se u stihovima spominje zajedno sa drugim perzijskim pjesnicima, Sadijem i Urfijem. Neki su mu osmanski pjesnici dali epitet *Gül-i Şîrâz* (Ruža iz Širaza).

Primjer:

Revân-ı Hâfız u Sa'di vü Örfî feyz-yâb olsun Sözümle bezm-i bâg-ı nazma virdum revnâk-ı tâze.

(Sükkerî Zekeriyyâ)

Neka obilja riječi Hafiza, Sa'dija i Urfija

Svojim riječima sam dao novu ljepotu poeziji vrta druženja.

hâfiz-i Mesnevî, čovjek koji zna napamet *Mesneviju* Mevlana Dželaluddina Rumija.

hâk (خاك) zemlja, jedan od četiri elementa iz kojih je stvoren svijet. U poeziji 'âşik postaje zemlja pod nogama voljene osobe.

Boyn hevası ile bu hevesde hâk oldum Ki sala sayesin ol serv gâh gâh bana. (Ahmed-paşa)

Sa željom za njenim stasom u toj strasti zemlja postadoh Da se katkad sjena tog čempresa nadvije nad mene.

hâk-i kadem, zemlja pod nogama. U filozofiji tesavvufa vrhunac je biti prašina pod nogama onoga kome se stremi.

# Primjer:

Primjer:

Hâk ol ki Hudâ mertebeni eyleye âlî Tâc-i ser-i âlemdir o kim hak-i kademdir.

(Rûhî Bagdâdî)

Budi zemlja da Gospodar uzvisi tvoj položaj Glavna kruna svijeta je biti prah pod nogama. hâk-i pây, zemlja pod nogama, zemlja koju gazi ljudska noga, u poeziji i *mezar* (grob).

hakâikü 'l-hakâik, istine svih istina. Simbol za suštinski svijet, nevidljivi svijet (*gayb*, v.).

Hâkânî, iranski pjesnik XVII stoljeća čije je pjesništvo utjecalo na razvoj osmanskog pjesnika Nef'îja.

hakîkat, istina, istinsko postojanje, suština, srž, korijen. Po sufijama to je unutrašnja strana šerijata, odnosno njegovih odredbi koja se odnosi na vjersko uvjerenje i obožavanje. Put koji vodi od šerijata do hakîkata se zove tarîkat (v.)

Hâkim, učenjak, znalac, također atribut za Allaha dž. š.

Hakîm-i mutlak, Sveopći sudac, Allah.

Hakîm Senâ'î, čuveni iranski pjesnik koji je živio u X stoljeću. U početku je pisao kaside vladaru, ali kad je susreo osobu po imenu Kûlhanlı Lâyhâı koji je bio meczûb (v.) (medžzub – privučen Božjom ljubavlju), sve kaside koje je spjevao u pohvalu vladaru spalio je, a svoj genije je usmjerio na put hikmeta (v.) i ma'rifeta (v.).

hakka'l-yakîn, najviša razina saznanja, bogomdano znanje o suštinskoj istini v. *yakîn*. hâl (احا), stanje, sadašnje stanje; u tesavvufskoj terminologiji: posebno stanje u kome se nalaze derviši, spontana privrženost vjerskom oduševljenju, poseban Božji dar koji je dat dervišima kako bi osjetili ljepotu u svojoj privrženosti Bogu.

hâl (خاك), mladež, simbol ljepote voljene osobe; ben (v.).

Primjer:

Hâl-i lebüni gülşen-i hüsnünde gören dir Cennetde Bilâl-i Habeşî Kevsere dûşdi.

(Ahmed-paşa)

Onaj ko vidi u ružičnjaku njene ljepote ben njenih usana Kao da je vidio Bilala Habešija kako je stigao do Kevsera.

halîfe, zamjenik, nasljednik, osoba koja dođe na mjesto druge osobe; u historiji islama označava jednog od četiri nasljednika Muhammeda a. s. (Ebu Bekir, Omer, Osman, Alija), a kasnije su halifama nazivani nosioci državne i vjerske vlasti. U tesavvufskoj terminologiji halifa je nasljednik *kutba*, osnivača derviškog reda.

halîl, v. halîlullâh.

halîlullâh, Allahov prijatelj, Ibrahim a. s. (Abraham). U tom se svojstvu Ibrahim spominje i u Kur'anu (*an-Nisâ*, 125).

halka-i tevhîd, derviši poredani u krug radi obavljanja zikra.

Primjer:

Nice inkâr olunur halka-i tevhîd-i azîz

Aşık ol yerde olur dilber ile hem âgûş.

(Sâbit)

Kako da se ne uvažava časni derviški krug kad je ašik na tom mjestu u zagrljaju s voljenim.

Hallâc Mansûr, Abu'l-Mugîsu'l-Huseyin b. Mansûr Beydavî, veliki mutesavvif iz Iraka (um. 309./921.). Bio je hafiz, vaiz i hadžija. Pogubljen je stoga što je rekao "Ene 'l-Haqq" (Ja sam Istina, tj. Bog) htijući time izraziti da je izbrisao svoje postojanje i stopio se s Božjim jedinstvom.

(Hallâc Mansûr)

Primjer:

Tvoj Duh je s mojim pomiješan poput vina smućenog s vodom Kada Tebe dotiču Dodiruju mene Gle, uvijek Ti si ja.

Ova njegova izjava je veoma često upotrebljavana od strane kako tesavvufskih tako i divanskih pjesnika.

Primjer:

Özün fânî gören Hakda odur fâ'il mutlakda Nice Mansur Ene'l-Hakda komaz esfelde 'attarı.

(Hasan Kaimija)

Onaj ko svoju suštinu vidi u Istini, on učestvuje u Svebitku Kako ni Mansur u svome "Ene 'l-Haqq" nije ostavio dole (na zemlji) nikakva mirisa (traga).

halvet, osama, osamljenost. Povlačenje u osamu radi molitve. Pri tome derviš malo jede, malo spava i mnogo se moli. Obilježje derviškog reda *halvetija* (v.) koji molitvu (zikr) obavljaju u osami.

halvetgâh, mjesta gdje se čovjek može osamiti i u samoći obavljati *zikr* (v.). Isto kao *halvethâne* (v.)

halvethâne, mjesto gdje se u osami čini zikir (v.), gdje se obavljaju molitve v. *halvetgâh*.

Halvetiyye, derviški red koji je osnovao 'Abdullâh Sirâcuddîn b. Ömer b. Ekmeluddîn el-Lahcî el-Halvetî (k. s.) (Tebriz 748./1347. – Herat 800./1397.-98.). Ovaj se red odlikuje po tome što njegovi pripadnici komuniciraju s Bogom u osami (halvet).

halvetnişîn, onaj ko se povukao u osamu da obavlja zikr.

Hâm, jedan od trojice Nuhovih (Noje) sinova. Rodio se kad mu je ocu bilo 500 godina. Pošto je prije potopa bio oženjen kao i njegova braća, na lađu se ukr-

cao zajedno sa ženom. Po jednoj legendi otac ga je prokleo jer je spolno općio sa ženom na lađi, a po drugoj legendi u kojoj se govori da je Nuh nakon potopa izumio vino, napio se i skinuo se go u šatoru, a Ham ga vidio u takvom stanju, Nuh je tada prokleo Hamovog sina Ken'âna. U drugim (islamskim) se legendama spominje Ken'ân kao Nuhov sin koji je stradao u potopu jer se nije htio priključiti ocu. U Tevratu (Tori) se govori o tome da grijeh nije učinio Ham nego njegov sin Ken'ân.

Hâmân, Faraonov vezir (ministar) koji se spominje kao bogat i moćan čovjek. U poeziji vrlo često se njegovo ime nalazi uz *Kârûnovo* (v.) koji također simbolizira ogromno bogatstvo.

Primjer:

Meger ey ehl-i dünya bu gururu bu enaniyyet Size kalmış hemân Hâmân ile Kârundan miras.

(Hasan Ziyâ'î)

Ova oholost, ova sebičnost, vama skloni ovom svijetu dolazi otuda što vam se čini da ste naslijedili Hamanovo i Karunovo blago!

Hamaverân, zemlja Himjarita, semitskog naroda u Jemenu. U Firdusijevoj Šahnami Hamaveran je sinonim za Jemen, a obično u literaturi dolazi da označi udaljeno mjesto od Mazenderana

(u Iranu); Hamaveran i Mazenderan su na dva kraja svijeta.

hame-i hammâr, krčma, u divanskoj poeziji – tekija, mjesto gdje murşid (v.) upućuje svoje murîde (v.) u tajne Božanskog 'aşka (v.)

hammâmiyye, pjesma koja govori o hamamu (kupatilu) i zabavama koje su se odvijale u kupatilu. Često ima za predmet opis ljepotice koja dolazi u kupatilo. Vrlo često je hammâmiye uvodni dio kaside u kojoj se opisuje atmosfera u kupatilu da bi pjesnik kasnije prešao na glavnu temu koju je želio obraditi u kasidi.

hammamnâme, pjesma o kupatilu ili ljepoticama u kupatilu, v. hammâmiyye.

hammâr (خمار), krčmar, proizvođač i prodavač pića (vina). Mjesto gdje se nalazi hammâr je krčma (meyhâne); murşid (v.).

hamr, vino, v. şarap i mey.

hamriyye, pjesma u slavu vina.

hamse, petoknjižje, pet različitih djela jednog pjesnika, najčešće spjevanih u mesnevi formi, koja su sabrana u jednu knjigu. Od hamsi koje nisu u stihu, najpoznatija je ona koju je sastavio Muhamed Nerkesi Sarayi (Sarajlija) i koja se sastoji od pet proznih djela protkanih stihovima.

hamse-i âl-i 'abâ, v. Âl-ı 'aba.

hamsenüvîs, autor Hamse, knjige koja se sastoji iz pet zasebnih djela. Najpoznatiji hamsenuvis XVII stoljeća je Muhamed Nerkesi Sarajlija čija Hamsa (Petoknjižje) sadrži: Nihâlistân, Meşâkku'l-'uşsâk, Gazavât-i Mesleme, Iksîr-i Sa'âdat i Kanûnu'r--reşâd).

hamuşân, oni koji spavaju. U tesavvufskoj terminologiji hamušan je *mezaristan* koji se nalazi izvan turbeta Mevlana Dželaluddina Rumija.

Hamza, ili *Hamza pehlevân*, Hamza, amidža (stric) Muhammeda a. s., poznati junak kome su posvećene brojne pjesme (*Hamzanâme*).

Hamzanâme, epske pjesme koje opisuju junačke podvige Hamze, amidže i brata po mlijeku Muhammeda a. s.

hamzaviyye, jedan od ogranaka bajramijskog reda koji je osnovao Hamza Bali Bosnevi (Bošnjak). Imao je karakter melamijskog reda i bio udaljeniji od ortodoksije od bajramijskog reda iz kojeg je potekao.

hânikâh, tekija, mjesto gdje derviši skupno obavljaju molitvu, nazvanu zikr (v.). Hanikah je obično veća tekija i to u mjestu osnivača dervičkog reda pa je kod bektašija to sinonim za pîr evi (v.). Hanikah je ponekad imao

i obrazovnu funkciju, sličnu medresi.

hâr (خار), bodlja, trn. U divanskoj poeziji bodlja (*hâr, diken*) je predmet koji služi za mučenje '*âşika*. Ponekad su u poeziji vjeđe (*kirpik, müjgân*) – bodlje kojima se muči zaljubljeni.

harâbât, ruševina. U tesavvufskoj terminologiji harabat znači krčma, mjesto gdje se susreće lijepa krčmarica – lijepi krčmar (sâkî) koja-koji nudi vino (sredstvo približavanja Bogu), ali simbolizira i život ovdje, na zemlji, ljudski život. Harabat je za divanske pjesnike metafora za tekiju, zborište derviša. Poredi se sa slatkim usnama drage koje podsjećaju na crveno vino. Kako su mejhane bile u malim, vlažnim podrumskim prostorijama, divanski pjesnici su vrlo često rabili mejhanu tj. harabat kao mjesto gdje se derviši opijaju, tj. nadahnjuju božanskom ljubavlju. v. meyhâne, meygede. Često će se u pjesmi sresti pored termina mey ili şarâb (vino) što metaforički simbolizira božansku ljubav i riječi kâse (zdjela), câm (čaša), sürâhî (boca) i sl. koje simboliziraju božansko srce. Saki, u profanom smislu shvaćeno znači krčmar (krčmarica), vinotoča, u mistici je to simbol za murşida (vođu) koji će pjesnika dovesti do prave spoznaje i približavanja Bogu.

Primjer:

Dođi na mjesto Harabata da šetamo Da tamo gledamo krčmaricu mladu, dođi Da žrtvujemo razum, srce i vjeru

za lûk njenih obrva Da dušu stavimo štitom od strijele njenih trepavica, dođi...

(Lâmekânî)

harabâtî, opijen Božanskom ljubavlju, opijen druženjem u *elestu* (v.).

harem, v. Ka'ba.

harf, slovo. Slova imaju posebnu simboliku i u narodnoj i umjetničkoj poeziji, bilo da je ona profana (lâdînî) ili tesavvufska. Pojedina slova simboliziraju dijelove tijela drage osobe kao npr. elif koji simbolizira stas, džim simbolizira kosu drage, mim – usta itd.

Iz tumačenja značenja slova nastao je mistički pravac hurûfiyye, koji je dobio ime od arapske riječi harf, mn. hurûf. v. hurufilik.

harîm, v. Ka'ba.

Hârût ve Mârût, dva anđela koji su navraćali ljude da se klanjaju idealima, da se međusobno ubijaju, da jedu ono što je zabranjeno. Nakon što su, upozoreni od Boga, i dalje činili smutnje, zaprijećeno im je da će biti kažnjeni ili na ovom ili onom

svijetu i ponuđeno da izaberu gdje će ispaštati kaznu. Pošto su izabrali da budu kažnjeni na ovom svijetu obješeni su za noge u jednom bunaru u Babilu (Babilonu) i tu moraju ostati do sudnjeg dana.

Hârût se spominje i kao učitelj čarobnjaka, vračara pa se stoga u poeziji često prispodobljuje očima, jamicama na obrazu ili kosi drage koji također imaju prema ašiku moć čarolije:

Primjer:

Sihr ta'lim eylemekde gamze-i câdû-y' dost Çah-i Babilde ider Hârût-ı fettân ile baks.

(Ahmed-paşa)

U podučavanju gatanja prijatelj je koketne vještice Razgovara u babilonskom bunaru sa Harutom smutljivcem.

hâs u âm, odabrani i obični ljudi, narod, svi. Sufije nazivaju one ljude koji se nisu odrekli svoga ega avâm, a one koji su se odrekli egoističnosti i uputili se na put ka Bogu nazivaju havâs. Oni koji su dospjeli do Istine, tj. nestali u Božjem postojanju, tj. oni koji postoje sa Božjim Bitkom nazivaju se havâssu'l-havâs.

Hasan-i Basrî, Ebu'l-Hasan, Basrî. Jedan je od začetnika sufijske misli, živio u prvom stoljeću islama. Odrastao u mjestu Vâdi'l-Kurâ, a onda se preselio u Basru. Karakteristika mu je pobožnost i isposništvo, a slavu je stekao po znanju i retoričkoj vještini. Živio je od 642.-728. godine.

Hasan ibni 'Alî, Imam Hasan Mudžtebâ, drugi imam u šiitskoj hijerarhiji, sin je 'Alî b. Ebî Tâliba, a unuk Muhammeda a. s. Rođen je treće godine po hidžri u Medini i u Poslanikovoj je blizini bio sedam godina. Kako je iste godine kada i Muhammed a. s. umrla i njegova kći Fatima, Hasanova majka, o njemu se brinuo otac. Nakon smrti oca Hasan je postavljen imamom, a šest mjeseci je obavljao i dužnost halife, kada je bio prisiljen predati dužnost halife Muaviji. Deset godina je obavljao dužnost imameta i u 50. g. h. postao je mučenikom, otrovan je od nekoga iz svoje porodice, a po nagovoru Mu'avije. Slično kao i njegov otac Alija i brat Husejin spominje se u stihovima šiitskih pjesnika i pjesnika pripadnika onih derviških redova koji su bili pod uplivom šiizma.

Primjer:

Şeh Huseyn ile Hasan kenz-i kerem kân-i âtâ Kuds zahrinden amın geldi vücûda hakka.

(Vahdetî)

Prijevod:

Šah Husejn i Hasan, riznica dobrote, rudnik veliko-dušnosti Uistinu se Duh sveti pojavio iza njegovih leđa.

Hasan ibni 'Ali 'Askerî, jedanaesti imam kod šiija, sin je desetog imama 'Alî Nakiyya. Rođen je 232./845., a umro (otrovan) 260./872. godine. Imam je postao nakon smrti svoga oca, desetog imama. Većinu života proveo je izoliran i u zatvoru. Abasidski halifa je htio dokinuti imamet i sve je poduzeo da kada umre Askeri ne ostane iza njega potomstva. 'Askerî je umro u Samarri i pokopan kraj oca.

Primjer:

Vahdeti, seyf-i Hüdâ kâtıl-i ashab-ı Cehim 'Askeri'dür ki anundur yine cennât-i ne'âm.

(Vahdetî)

O Vahdeti, mač Božji, ubica žitelja pakla je Askeri, on je taj kome pripadaju rajske bašče.

Hasan bin Sâbit, (633.-680.) pjesnik koji je živio u vrijeme Muhammeda a. s. i pjevao pjesme u njegovu slavu. Divanski pjesnici koji pjevaju pohvale Poslaniku u svojim pjesmama (medhiyye, na't) izražavaju želju da njihove pjesme budu prihvaće kao pjesme Hasana bin Sabita.

Hasaneyn, dva Hasana, tj. Hasan i Husejin, sinovi Alijini, a unuci Muhammeda a. s.

Primjer:

Kabucıbaşı Mustafa ağa Destegiri ola anun Hasaneyn. (Derviš-paša Bajezidagić)

Kapidžibaša Mustafa aga Neka mu potpora budu Hasan i Husejin.

hasb-ı hâl, pričanje, ćaskanje, književni žanr koji označava orijentalni način pripovijedanja.

hasretnâme, pismo, književni sastav koji se piše u povodu rastanka sa voljenom osobom (zbog smrti ili drugih razloga). Djelo koje odražava žal za neostvarenim.

Hatâ, pokrajina u istočnom Turkestanu poznata kao postojbina gazela koje daju miris *mošus*. v. *Hitâ* i *Huten* 

hâtem, pečat, muhur, završetak. Isto i *hâtim*. U tesavvufu u značenju prolaznosti ovog svijeta, smrt.

Hâtem-i enbiyâ (hâtemu 'l-enbiyâ), pečat vjerovjesnika, posljednji Božji poslanik, Muhammed a. s.

Primjer:

Şeh-i asfiyâ Hatem-i enbiyâ Beşir-i menâşir-i hükm-i Hudâ. (Vusletî) Vladaru najčistijih, Pečatu Božjih poslanika Vjesniče slavne Božje odredbe.

Hâtem Tâyı, sin Abdullah b. Mes'uda, iz arapskog plemena Taj, poznat po svojoj darežljivosti.

Primjer:

Otvori pesnicu svoje pravičnosti, vladaru svijeta, Ti si Hatem, rekoh, tvoja dobrota je sveta.

(Mejlî)

hatt, pismo, linija, red, rukopis.
Nakon pojave pisma kûfî nastalo je još šest vrsta pisma: muhakkak, reyhânî, sulus, nesh, tevkî i rik'a. U divanskoj poeziji hatt (pismo, rukopis) najčešće simbolizira sitne dlačice na licu drage osobe. Također pojedina slovaimaju svoju određenu simboliku što je naročito došlo do izražaja u hurufijskom redu. (v. hurufilik)

Primjer:

Hattun ol nûr-i ezeldür ki tecellı kıldı

Yüzün ol Ka'be dürür "Unzile fihi'l-Kur'an".

(Vahdetî)

Crte tvog lica su to svjetlo pravječnosti kojima se Bog prikazao Tvoje lice je Ćaba "u kojoj je objavljen Kur'an".

havâs kuşları, ptice osjetila, čula. Pod ovim se podrazumijeva pet unutrašnjih osjetila, a to su hayâl (mašta), düşünce (misao), vehm (sumnja, strah), hâfiza (pamćenje) i hiss-i muşterek (zajedničko, kolektivno osjećanje). Ovo posljednje osjetilo upravlja se u skladu sa unutrašnjim i vanjskim osjetilima i biva uzrokom donošenja odluke.

Havernâk, ili kasr-i Havernâk, čuveni dvorac koji je za iračkog predislamskog vladara Nu'mân b. Munzîra (v.), sagradio graditelj Sinimmâr (v.). Česta je metafora u divanskoj poeziji, naime dvorci i vile velikaša kojima se posvećuju kaside su često sami Havernâk ili su čak ljepši od Havernaka.

havf ü recâ, strah i nadanje. Strah dolazi zbog ljubavi, da se ne izgubi ono (onaj, ona) što se voli. Zbog toga strah sprječava od pogrešaka, od loših postupaka da se ne izgubi voljeno (voljena, voljeni). Sâlik (sufija, mistik) v. pada u strah kad se približava Bogu. Nadanje (recâ) je veza srca sa nečim za šta se nada da će se u budućnosti steći ili postići. Dok strah sprječava čovjeka da ne učini nešto što Bog ne želi, nada je stanje koje čovjeka potiče da učini nešto dobro čime će steći Božju naklonost. Motiv straha i nadanja spominje se i u Kur'anu (az-Zumar, 9).

Havvâ, prva žena koju je Bog stvorio, žena Adema a. s., poznata

kao *Ummu 'l-beşer* (majka čovječanstva). Rodila je 48 djece, po dvoje u paru, muško i žensko, od kojih potječe cjelokupno čovječanstvo. Havva je zajedno sa mužem izgnana iz raja. U divanskoj poeziji se spominje isključivo kao majka čovječanstva.

havz-ı Kevser, izvor Kevsera, jedne od rajskih rijeka. Spominje se u Kur'anu, sura CVIII ("Dali smo ti Kevser"). Govori se da je slađa od meda, a hladnija od leda. Oivičena je zelenim kamenom (zeberced), a pored nje se nalaze srebrene čaše. Vjernici koji se jednom napiju te vode nikad više ne ožedne.

Haydar, lav, nadimak za Hz. Aliju, zeta Muhammeda a. s., četvrtog halifu i prvog imama u hijerarhiji šiitskog imameta.

hayru'l-beşer, v. beşer.

hazîre-i kuds, mjesto gdje mogu obitavati samo bića bez tijela i duše. v. mücerredat makâmı.

Hazret-i Gayb-ı Mutlak, Uzvišeni Bog.

Hazret-i lâhûti, Bog, stvoritelj. Lahût u ibranijskom jeziku znači, uzvišeni, visoki. Hazret-i lâhûtî je sinonim i za duhovni svijet.

Hazret-i Monla (Mulla, Molla), nadimak za Mevlana Dželaluddina Rumija. Također se koristio i nadimak *Monla Hünkâr* (Molla Hunkâr).

heft ahter, sedam zvijezda koja se nalaze oko Zemlje koja je centar svemira. To su mjesec (Ay), Merkur, ('Utârid), Venera (Zühre), Sunce (Güneş), Mars (Merîh), Jupiter (Müşterî), Saturn (Zuhal). Ova nebeska tijela utječu na sve što se zbiva na zemlji. Neka su od njih sretna, a neka nesretna, prema tome su događaji koji se zbivaju na Zemlji sretni ili nesretni. Ovih sedam nebeskih tijela (po starom vjerovanju - zvijezda) nalaze se na sedam nebesa koja okružuju Zemlju.

heft dûzah, sedam džehennema (paklova) čija su imena: hutâme, sa'ir, sekar, cahîm, haviye, lazâ i suur. Svaki od ovih paklova u kojima su različite težine muka kroz koje prolaze nevjernici biće nastanjeni nevjernicima prema njihovim postupcima na ovom svijetu.

heft endâm, sedam dijelova tijela: glava, grudi, stomak, dvije ruke i dvije noge; u tesavvufu: ovih se sedam dijelova tijela spominju u kontekstu spominjanja Boga, naime, svaki ovaj dio tijela spominje Boga na svoj način.

heft halîfe, sedam unutrašnjih čovječijih organa. Vid. heft halvethâne.

heft halvet-hâne, sedam unutrašnjih ljudskih organa koji omogućuju čovjeku da živi. To su: stomak, jetra, pluća, srce, žūč, slezina i bubreg. U istom značenju upotrebljava se i *heft hazîne* (v.) i *heft halife*.

heft hazîne, sedam unutrašnjih organa kod čovjeka. v. heft halvet-hâne.

heft kişver, sedam zemalja, sedam oblasti, v. *yedi iklîm*.

Heft Peyker, (per. sedam lica, sedam ljepota), naslov djelâ u perzijskoj (prvi je spjevao djelo pod tim naslovom Nizami (1141.-1203. ili 1217.) i turskoj literaturi koja govore o perzijskom vladaru iz sasanidske dinastije Behrâm-i Gûru. Djela su najčešće sastavljana u formi mesnevi stihova. Vladar Behrâm-i Gûr dolazi kod sedam princeza koje žive u vilama različitih boja. Svaka od njih priča po jednu priču koje se mogu tumačiti kao etape u ljudskom životu, na mističkom putu. Djelo je u prijepisima (pogotovo perzijskim) često ilustrirano, a to sugerira i drugi naziv ovoga djela Heft reng (sedam boja).

heft reng, sedam boja. Svaka od sedam boja je boja neke zvijezde (nebeskog tijela). Crna boja je boja Zuhala (Saturna), siva (boz) je boja Müşterîja (Jupitera), crvena je boja Merîha (Marsa), žuta je boja Sunca, bijela je boja Zuhre (Venere), plava je boja 'Utârida (Merkura), tamno-žuta je boja Mjeseca. Stvarima

obojenim u ovih sedam boja se kaže *heft reng*.

heft semâ, sedam nebesa.

heft sofra, sedam trpeza, sedam visokih mjesta za sjedenje; u poeziji se pojavljuje u značenju sedam katova nebesa.

heft zemîn, sedam zemalja. U Kur'anu se na više mjesta spominje da ima sedam nebesa i jedna zemlja. Ali u 12. ajetu sure at-Talâk se kaže da je Allah stvorio sedam nebesa i put njih zemlje (slojeve zemlje) pa se iz toga može zaključiti da nasuprot sedam sfera nebesa postoji sedam slojeva zemlje. Ovaj se termin koristi u Tazarrûnâme Sinân-paşe (XV st.).

hem-kâse, prijatelj čaše, onaj kome je čaša sve, onaj ko je sklon piću, tj. ašik koji je sklon Božanskoj ljubavi.

hemdem-i sabâ, drug jutarnjeg povjetarca, osoba koja doživljava jutro u prirodi, uz povjetarac.

Primjer:

Bahar mevsimidür hemdem-i sabâ olalum

Gül ile dôst kokusuyla âşina olalum.

(Şeyhî)

Proljeće je, družimo se s jutarnjim povjetarcem Prijatelji budimo ruži, a njen miris upoznajmo. heşt cennet, osam rajeva. Ovih osam dženneta su na različitim stupnjevima i njih prema zaslugama dobivaju vjernici na vječno uživanje. U Kur'anu se na 66 mjesta spominje džennet (raj) u jednini, a 69 puta u množini što znači da i Kur'an govori o više dženneta.

hevâ, želja, strast, čežnja, najčešće ljubavna čežnja (strast) v. hevâ-yı 'aşk.

hevâcim, (mn. od ar. hucûm - napad, navala), napadi, navale; u tesavvufu označava stanje iznenadne pojave Božjeg nadahnuća, inspiracije, bez posebnog vidljivog povoda i neposredne zasluge osobe. To se, prema vjerovanju, događa u teškim vremenima iskušenja, kada Bog daje nekim ljudima nadahnuće, a da to sami nisu ničim izazvali niti zaslužili.

hevâ-yı 'aşk, ljubavna strast.

Primjer:

Dil ise gitti kesilmez hevâ-yı aşkından Nasîhat eyledüğümce beter melamet olur.

(Nef'î)

A srce, nikako ne može prekinuti svoju strast za tobom Koliko god ga ja savjetovao, ono je sve gore.

hevâ-dâr, strasan, zaljubljenik, 'âşik.

heyemân, divljenje, oduševljenje, zanos: u tesavvufu – pasti u zanos napuštajući vlastito biće i predavanje Bogu.

heyûlâ, heyûlânî, arabizirano od grčke riječi hile, dolazi u značenju materija, materijalni; to nije gruba materija nego materija u ideji, zamisli, kada se vidi očima ima neku "formu, lik".

U tesavvufu označava sinonim za "materijalno postojanje, individualnost" *Heyûlânî* znači "ono što se odnosi na materiju, materijalno".

hezâr, slavuj (bülbül, v., 'andelîb, v.)

hırka, derviški ogrtač dugih rukava i bez kragne. Tradicionalno su derviši krojili hrku od platna kupljenog novcem koji je stečen poštenim radom (halal). Takva se hrka obično naziva murakka. Hrka često dolazi u konstrukciji sa pûş pa glasi hırka-pûş što znači "onaj koji nosi hırku", tj. derviš. Isto znači i pust-pûş. Hrku je dervišu ogrtao šejh kojega je murid odabrao za svoga vođu (hırka-i tarîkat).

hırka-i 'Alî, Alijin ogrtač, termin koji označava odjeću koju ogrće šejh novom murîdu (v.) koji je odabrao toga šejha za svoga vođu. Ovo se odnosi na pripadnike onoga tarikata koji priznaju Hz. Aliju sa svoga pročelnika, tj. čija se loza (silsila) veže za njega.

hırka-i Osman, Osmanov ogrtač, simbolično znači predavanje odjeće (ogrtača i kape) koju odabrani šejh daje muridu tarikata koji se naslanja na tradiciju hz. Osmana.

hırka-i Selmân, predavanje derviškog ogrtača muridu od strane šejha koji pripada tradiciji Selmana Farisija.

hırka-i tarîkat, ogrtač koji murid dobija prilikom pristupa u derviški red (tarîkat).

hırka-i teberrük, počasni ogrtač; ovako se naziva ogrtač koji neki derviš dobije od drugog šejha čijem tarikatu ne pripada.

hırka-i tevbe, ogrtač pokajanja, ogrtač koji oblači griješnik koji se kaje za svoje grijehe, ali koji još nije stupio u tarikat.

hırka-pûş, onaj ko nosi derviški ogrtač (hırku), tj. derviš. Katkada se ovim želi ukazati na osobu koja posjeduje nadnaravne mogućnosti kao da može hodati po vodi ili nalaziti se u isto vrijeme na različitim mjestima.

Primjer:

Ne kerâmet gösterür gör hırka--puş-ı zülf-i dost Oturur âb üzre bir seccâde-i muşgin salub.

(Ahmed-paşa)

Gle derviša, prijatelja solufa drage, kakav kerâmet (v.) pokazuje Prostro je mirisnu sedžadu i sjedi na vodi.

hırka-i tecrîd, ogrtač odvajanja. Tecrîd znače odbacivanje svega osim Boga, a ogrtač odvajanja je derviški ogrtač koji znači odvajanje od ovosvjetskih blagodati i predavanje Bogu.

Primjer:

Eşcâr-ı bâğ hırka-i tecride girdiler Bâd-ı hazan çemende el aldı çenardan. (Bâkî)

Drveće u bašči obuklo je "ogrtač odvajanja" (ili opalo mu je lišće) (tj. posvetilo se samo Bogu) Na livadi je jesenji vjetar platanama pokidao ruke.

(ovdje se aludira na listove platana koji su u obliku šake).

hırkayı başına çekmek, navući hrku na glavu, povući se u samoću, proći se ovoga svijeta.

hıtta-i evvel, čitav 'arş (v.) iznad devetog kata nebesa.

hıtta-i küll, po starom vjerovanju, čitav 'arş (v.) počevši od devetog kata nebesa. v. hitta-ı evvel.

hıtta-i nâsûtî, zemlja nastanjena ljudima. Hıtta (zemlja, oblast) i nâsût (ibranijski: čovjek, stvor). Pošto nâsût u isto vrijeme zna-či i niži svijet, hıtta-ı nâsûtî označava ovaj svijet, svijet stvorenja.

Hızır (Hidr), čovjek koji je živio u vrijeme Musa a. s. i koji je bio podučen Božanskom naukom i mudrošću. Priča o Hizru u Kur'anu (naime, smatra se da je neimenovani Musaov drug koji se spominje u Kur'anu Hizr) najviše je privukla pripadnike tesavvufa stoga što je on upućen u transcendentno (ilm-i ledünn) i što ima osobinu da upućuje. To se zaključuje otuda što je upućivao Musa a. s. u ona znanja koja su mu bila nepoznata. Već od IX stoljeća Hizru je u tesavvufu data velika uloga. Tu se govori da je Hizr muršid (vodič), a Musa a. s. murid (sljedbenik). Mutesavvifi Hizra smatraju evlijom, a ne Božjim poslanikom. Također postoje različita mišljenja o tome da li je on još u životu ili je umro. Ima mnogo priča koje govore kako je Hizr, dok je bio u životu, savjetovao ljude, pokazivao im put, učio ih da izgovore uzvišeno Božje ime. Najpoznatija od ovih priča je da je Hizr sreo u pustinji Ibrahim ibn Edhema koji je po njegovoj uputi krenuo pravim putem i saznao za uzvišeno Božje ime. I neki drugi veliki mutesavvifi kao Bayezid Bistamî, Bişr el-Hâfî, Feth el-Mevsilî, Maruf Kerhî i dr. dovode se u vezu sa Hizrom. Hizr se dovodi i u vezu sa Iskenderom Zulkarnejnom (Aleksandar) s kojim je u zemlji tmine tražio vodu života. U tom traženju Aleksandar je zalutao, a Hizr je pronašao vodu, napio se i postao besmrtan. Hizr pomaže onima koji padnu u more da se ne utope.

Primjer:

Leb-i la'lün ki anun teşnesidür Hızır u İskender Rakibe rüh-i sânîdür bana semm-i helahildür.

(Ziyâ'î) Tvoje rujne usne za kojim žeđaju

Hizr i Aleksandar Druga su duša za suparnika, a za mene najžešći otrov.

Hizr je Zeleni čovjek jer gdje god bi on stao pustinja bi se pretvorila u zelenilo.

Primjer:

Kadem-i Hızr gibi sünbül ü reyhân bitürür Safha-i şiir-i tere yazsa hat-ı reyhânî. (Sâbit)

Kao kad Hidr kroči sunbul i bosiljak niknu Kad novu pjesmu napiše pismom reyhânî.

(Sabit ovdje hvali svoje nove pjesme koje imaju moć oživljavanja prirode kao što to čini pojava Hidra).

Hizr ima i tu osobinu da oživljava ašikovo srce i dušu jer i njega samog karakterizira besmrtnost. Primjer:

Ya'nî kim kılmağa ihya dil ü cân mürdelerin Sıhhat-ile gelür ol Hızr u Mesiha kırdâr. (Nev'î)

Ustvari, da bi oživio zamrla srca i duše Dolazi spremno onaj poput Hizra i Isâ-a.

Hızır-kisvet, odjeven u zelenu odjeću. Katkad se ovaj atribut uzima za sunce koje plovi u plavetnilu, ali se to plavetnilo u stihovima katkad opisuje kao zelenilo. Ovaj izraz također asocira na poslanika Hizra koji se pojavljivao uvijek tamo gdje je zelenilo.

Hızırnâme, tesavvufsko pjesničko djelo Eğridirli Şeyh Mehmed Dede Sultâna (1426.-1495.). To je destân (v.) koji opisuje derviški život sa svim njegovim materijalnim i duhovnim karakteristikama. Ima nekih sličnosti sa događajem Miradža, ali i takvih opisa kakvi se nalaze u Danteovoj Božanskoj komediji.

hicâb, zastor, prekrivač, prekrivač kojim žene pokrivaju kosu. U tesavvufu i divanskoj poeziji hicâb označava prekrivač (zastor) iza kojeg se nalazi Istina. Hicâb je prepreka koja stoji između ašika i voljene osobe, a u to se ubrajaju sve tjelesne i duševne nečistoće.

hicâbu 'l-'izzet, zastor koji sprečava čovjeka da dođe do Boga, to je oblik sljepoće zbog koje se čovjek ne može približiti Bogu; po sufijama znanost ('ilm ar. علم) je najveća zapreka da čovjek dođe do Boga, a ljubav je najbolje sredstvo da se spozna Bog.

Hicâz, oblast između Mekke i Medine na Arabijskom poluotoku. U poeziji se Hidžaz poistovjećuje sa mjestom gdje se nalazi voljena osoba.

hicrân, (هجران) odvojenost, udaljenost; javno ili tajno pokazivati privrženost nekome drugom osim Istinitom; udaljenost ašika od voljene osobe, suprotno od vuslat.

hicret, preseljenje iz jednog mjesta u drugo; naziv za poznato preseljenje Muhammeda a. s. iz Mekke u Yesrib (Medinu) 622. g. n. e. u kojem su mu se pridružili najodaniji vjernici i rodbina. Od ove godine se računa muslimanska era.

hicviye, pjesma satiričkog sadržaja, rugalica. U arapskoj književnosti rugalice su se pjevale samo u formi kaside, a u perzijskoj i turskoj rugalice mogu biti i u formi gazela, kit'e, murebbe, muhammesa itd. Veliki broj osmanskih pjesnika pjevao je hicviye, a najpoznatiji majstor satiričke poezije i uopće veliki majstor kaside u osmanskoj turskoj poeziji je (Nefî) (um. 1635.), autor zbirke satiričkih pjesama Sihâm-i kazâ (Strelice sudbine), pjesnik koji je pogubljen zbog svoje poezije.

hikmet, mudrost, znanje, poznavanje suštine stvari, njene biti, uzroka nastanka i postupanje u skladu sa takvim znanjem.

hilafetnâme, povelja, diploma koja se izdaje pripadniku tarikata kada dostigne određeni stupanj zrelosti.

hil'at, odora, odjeća, počasna odjeća. Simbol je ljepote voljene osobe.

Primjer:

Aç almunı ki ay yüzüne gün gulâm ola çüz zülfünı kı hıl'at-ı hüsnün temam ola.

(Ahmed-paşa)

Otkri čelo da dan bude sluga tvome mjesečevom licu raščešljaj svoj soluf da potpuna bude ljepota tvoja.

himmet, trud, rad, služenje. U tesavvufu je himmet "svim srcem se usmjeriti ka cilju Istine". U divanskoj poeziji 'âşik očekuje od voljene osobe himmet (nastojanje, trošenje truda da se postigne cilj sjedinjenja). Isto i 'inâyet (v.)

Primjer:

Himmetini Hak Teâla'ya sarfeyle. (Safer Baba) Svoj trud troši za Boga, na Božjem putu.

Hindû, Hindus, Indijac. Pripadnik ovoga naroda simbolizira crnu boju i često se upoređuje sa mladežom (benom) drage.

Primjer:

Bir nigâr lâle-ruhdur mülket-i Rûm içre bu Benleri Hindi degül zülfi Karamani degül.

(Hasan Ziyâ'î)

Ovo je jedinstvena slika rumenog lica u pokrajini Rum Njeni benovi nisu Hindi, njeni solufi nisu Karamani,

tj. benovi nisu crni kao u Hindusa, a solufi nisu crni kao Karamani.

Hindûstân, Indija, zemlja koja se u divanskoj poeziji spominje kao simbol daleke, tajnovite zemlje poznate po mirođijama, mirisima, bajkovitim baščama. Priča se da je Adem a. s. (Adam) po izgonu iz raja došao na jedan indijski otok. Hindustan je posebno opjevan u mesnevijama bajkovitog sadržaja.

Hind ü Sind, dva dijela Indije.
Hind je onaj dio kojim nikad
nisu vladali muslimanski vladari, a Sind je oblast u koju
ulaze pokrajine Indus i Mibran.
Kad se u stihu kaže Hind ü Sind
misli se na čitav današnji indijski potkontinent.

Hindû-yi mest, pijani Hindus, crni Hindus, čovjek koji se odrekao ovog svijeta.

Hitâ, područje u nekadašnjem istočnom Turkestanu, a danas se nalazi djelomično u Mongoliji, a dijelom u kineskoj pokrajini Mandžuriji. Kako je to postojbina gazela koje daju miris *mošus*, to se u poeziji upotrebljava kao simbol za gazele i miris mošusa. Ponekad se ova pokrajina spominje i drugim imenom *Hatâ* (v.) i *Huten*.

Primjer:

Ol büt-i Çin ü Hıta kim turra-i müşginivar Ne hatâmuz gördi kim ebrûlarınun çîni var.

(Ahmed-paşa)

Taj idol Kine i Hita-ja koji ima mošusni uvojak Nije vidjela našu manu jer njene obrve imaju uvojak.

hizmet, (ar. hidmet), služba, služenje. U tasavvufu služenje znači udovoljavati potrebama sufija i sirotinje.

Hocend şehri, Hodžendov grad. Kemal Hodžendi je poznati iranski pjesnik, koji je služio kao uzor osmanskim pjesnicima. Njegova poezija je smatrana njegovim posjedom, njegovim "gradom". Primjer:

Süz eyle tuhfe it mülk-i Hocende Ki ola ehl-i Kemal ol süze bende.

(Ahmedî)

U grad Hodžend šalje jedan takav dar da pjesnici koji su na putu Kemala Hodžendija tvojoj riječi robovi budu.

hokka, bočica za tintu. U poeziji simbolizira mala i okrugla usta drage osobe. Nasuprot ovome *kalem* (olovka, pero) simbolizira penis, tako da se ponekad govori kako kalem (penis) ulazi u *hokku*, (bočica za tintu) tj. usta.

hokkabâz, varalica, vrač, u poeziji katkad označava usta voljene osobe.

Horasân, pokrajina u Istočnom Iranu, koja se u poeziji spominje kao postojbina velikih pjesnika i velikih sufija. U sličnom kontekstu se spominje i iranski grad Širaz.

Primjer:

Bu tarzda bir şi'r-i dilaviz Ziyâ'î Hakka bu ki Şiraz ü Horasanda bulınmaz. (Hasan Ziyâ'î)

Jedna Zijaijina privlačna pjesma u ovom stilu Zbilja se ne može naći u Širazu ni u Horasanu.

Horasân çerâğı, Horasanska svjetiljka; svjetiljka koja se prva upali u bektašijskoj tekiji na početku ceremonije zikra i sa koje se kasnije prenosi plamen na ostale svjetiljke. Porijeklo ove simbolike je u tome što osnivač

tarikata, Hadži Bektaš Veli potječe iz Horasana.

hûb (mn. hûbân), ljepotica, ljepotan, miljenica, miljenik. U zavođenju ašika i pokušaju da odvrate njegovu pažnju od voljene osobe (sevgili), ljepotice imaju važnu ulogu. Ipak u tome teško uspijevaju.

Primjer:

Yeksân ise yanında seven sevmeyen seni Hûbâna bu muâmelden çok ziyân olur. (Nef'î)

Istu važnost pridaješ onom ko te voli i ko te ne voli ovim svojim držanjem nanosiš štetu drugim ljepoticama.

Hûbân-i Dimişk, ljepotice (ljepotani) Damaska

Primjer:

Hâlâ ki biz üftâde-i hûbân-ı Dımışkız. (Rûhî)

Sada kad smo podložni ljepoticama Damaska...

Hübel, idol koga su obožavali predislamski Arapi. v. *Lât.* 

hücere küşâdı, postupak uvođenja mevlevijskog derviša u glavnu odaju (dergâh). To se izvodi na taj način što kandidat, nakon četrdesetodnevnog isposništva (çile), provede još tri dana u mračnoj sobici sa zatvorenim vratima i prozorima. Nakon toga se vrata i prozori otvaraju i *murîd* se uvodi u *dergâh*.

hücreye çıkmak, (kod mevlevija) uvođenje *câna* (v.) nakon služenja od 1001 dan u tekijskoj kuhinji u sobicu iz koje će posredstvom *meydânciye* (v.) biti odveden i predstavljen šejhu.

Hûd, Božji poslanik koji je poslan plemenu 'Âd na jugu Jemena, nakon poslanika Nuha (Noja). I ovaj je narod kao i narod Semûd živio u blagostanju i izobilju u poznatom gradu Irem, a onda se odao porocima i počeo obožavati kumire. Na sve pozive poslanika Hûda koji je četrdeset godina pozivao svoj narod na pravi put oni su se oglušili pa je Bog poslao strašnu oluju nakon koje su u životu ostali samo oni koji su bili poslušni poslaniku Hûdu i odatle su se iselili. Narod ' $\hat{A}d$  je tako nestao. Bog je poslao crne ptice koje su pobacale leševe njegovog neposlušnog naroda u more. Hûd a. s. je živio stopedeset godina i pokopan je u Mekki kod Mekâm-i Ibrahîma.

hudâvend-gâr, vladar, car, padišah. U historijskoj terminologiji upotrebljava se često umjesto imena sultana Murada I, a u tesavvufskoj, posebno mevlevijskoj terminologiji, to je atribut Mevlana Dželaluddina Rumija. hüdhüd, ptica koja je bila u službi Sulejman a. s. koji je svojom snagom i moći vladao divljim životinjama i pticama, razumijevao njihov jezik. Ova ptica je letjela u državu Saba, nosila Sulejmanova pisma Belkisi, kraljici od Sabe i od nje donosila odgovore. Spominje se u u Kur'anu (an-Naml, 20-44). Njen značaj je opisan u Attarovom djelu Mantiku 't-tayr.

huffâş, šišmiš, Isaova ptica, v. mürg-i 'Îsâ.

Hülâgû, poznati mongolski car, unuk Džengizov, a sin Tulujev. Vladao je u Iranu i osnovao ilhanidsku mongolsku dinastiju. Osmanska povijet ga poznaje kao neustrašivog ratnika i osvajača, ali i kao okrutnog vladara pa je takav poznat i u divanskoj poeziji. U stihovima Sâbita Užičanina Hulagu je sluga u odnosu na osmanskog vladara Selima.

Primjer:

Hülâgû hadim şah-ı Oktay vezir Selim han-ı gâzî hidîv -i dilir.

(Sâbit)

Hulagu je sluga, a šah Oktaj vezir, Selim-hana gazija, hidivskog srca.

hulle, pâs, šal koji se omotava oko pojasa. Smatra se rajskim odjevnim predmetom. U džennetu će svaka hurija biti omotana šalom oko pojasa u sedamdeset slojeva i svaki sloj će biti druge boje. U tesavvufu je to simboličan odjevni predmet čije opasavanje znači ulazak u tarîkat.

Primjer:

Ademe hâlet verir manend-i hûr-i bî kusûr

Hulle-i cennetle giymiş nûrdan efser livâ.

(Taşlıcalı Yahya-bey)

Daje čovjeku stanje poput hurije besporočne

Iz svjetlosti je sa džennetskim pojasom obukao krunu vlasti.

hulûl ü ittihâd, u tesavvufu hulûl znači otjelovljenje božanskog u nekom stvorenju, a ittihâd znači spajanje Stvoritelja sa stvorenim. Ovo mišljenje o jedinstvu bitka ne prihvataju učenjaci kelama jer tvrde da se Stvoritelj i stvoreno mogu razdijeliti, a to je opet po sufijama besmislica. Otada je fraza Ana 'l-Haqq koju je izrekao Mansûr Hallâdž naišla na nerazumijevanje.

Hümâ, feniks mitska rajska ptica koja leti jako visoko i svojim krilima baca sjenku na zemlji. Ko se nađe u sjeni njezinih krila on je sretnik, car. Iz riječi hümâ izvedena je riječ humâyûn, što znači carski, a to je onaj koji se našao pod krilima ptice hümâ, na koga pada sjena ove ptice. U poeziji hümâ simbolizira voljenu osobu (sevgili) koja je tako daleko i toliko nedostupna 'âşiku kao što je ptica hümâ.

Primjer:

Yahût hümâ şikâr edici şahbâzdır Dâim hevâ-yı sayd ile bî-âşiyân olur.

(Nef'î)

Ili je soko koji lovi huma-pticu Pa zbog toga što stalno lovi po zraku ostaje bez gnijezda.

Hümâ vü Hümâyûn, naslov ljubavne priče u mesnevi stihovima koja potječe iz perzijske književnosti (prvi ju je književno obradio Hacûyı Kirmânî (1290.-1352.), a u turskoj književnosti djelo pod ovim naslovom napisao je Kara Fazlî (um. 1563.) koji je imao kao inspiraciju Kirmanijevu poemu. Huma je sin arapskog vladara Hušenga koji ga je dobio nakon mnogo godina. Kad je odrastao Hümâ je vidio sliku Humâyun, kćeri kineskog cara, u koju se zaljubio. Krenuo je na put i nakon mnogo peripetija, ratova, intriga zadobio je ruku *Humâyun* i doveo je u Siriju.

humhâne, krčma, v. meyhâne.

hûn-feşân, onaj koji proljeva krv. Obično se ova osobina pripisuje voljenoj osobi.

Primjer:

Gamzen ne dem ki tîg çeküp hûn--feşan olur Uşşak-ı dil-figâra ecel mihrbân olur. (Nef´î) Tvoj pogled sa strane mač je izvukao i krv proljevati počeo ašicima ranjenog srca nanoseći bol milost pokazuje.

hûr, hûrî, hurija, rajska ljepotica. Hurija simbolizira lice voljene osobe.

hurşîd, sunce, sinonimi: şems, âftâb i güneş.

Hüsn ü 'Aşk, alegorička tesavvufska mesnevija Şeyha Galiba (um. 1799.). Radnja ljubavne priče se događa u arapskom plemenu Benu Mahabbat (Djeca ljubavi) gdje se u isto vrijeme rodilo dvoje djece: djevojčici su dali ime Hüsn (Ljepota), a dječaku 'Aşk (Ljubav). Kad su djeca odrasla 'Aşk je zaprosio ruku Hüsne, ali nije ju dobio dok nije ispunio neke gotovo nevjerovatne uvjete. Djelo ima tesavvufsko-didaktički karakter i smatra se remek djelom ovog umjetnika, kao i postklasične osmanske turske književnosti. Plemenski glavari su se uz pristanak roditelja dogovorili da ova djeca kad odrastu budu muž i žena. U djetinjstvu su išli u školu Edeb (odgoj) i imali učitelja Molla Cünûn. Priča alegorijski nosi slijedeću poruku: Husn je ma'şûk (sevgili), 'Aşk je 'âşik, škola Edeb je dergâh (tekija), Molla Cünûn je mürşid, a grad Kalb je gönül (srce - tesavvufski: Allahovo prijestolje). Ovo je posljednje veliko djelo divanske poezije za koje se smatra da je inspiriralo i neke pisce moderne turske književnosti XX stoljeća. Tanzimatski pjesnik Ziya-paşa je o ovom djelu izrekao stih:

Gûyâki o şâir-i yegâne Gelmiş bu kitab içün cihâne.

Čini se da je ovaj jedinstveni pjesnik Na ovaj svijet došao samo radi ove knjige.

Hüsrev, Enuširvanov unuk i ljubavnik ljepotice *Şîrîn*. Pravo mu je ime Perviz. Husrev općenito znači: vladar, šah, sultan. Suparnik je Ferhadov zbog koga Ferhad ne može ostvariti svoju ljubav prema *Şîrîn*. Također se u poeziji Husrev spominje kao majstor riječi, dobar govornik.

Primjer:

Hüsrev gibi diyâr-ı suhanda Ziyâ'yâ Ben dahı bir ocak arayım şimdi nâm-dar. (Hasan Ziyâ'î)

O Zijaija, u polju rječitosti kao Husrev i ja sada tražim slavno ognjište (porodicu).

Hüsrev ü Şîrîn, mesnevija sa ljubavnim sadržajem u kojoj se govori o ljubavi između sasanidskog vladara Hüsreva Perviza i armenske princeze Şîrîn. Prvi put je ovu priču spomenuo u okviru svoga epa Šahname perzijski klasik Firdusi (um. 1021.), potom Senâ'î (um. 1150.), pa Nizâmî (um. 1203.) itd., a u turskoj literaturi je samo u XV i XVI stoljeću ovu temu obradilo desetak pjesnika. Jedna varijanta ljubavi između Husreva i Şîrîn opjevana je i u turskoj narodnoj poeziji.

Hürmüz, sin Behmena, unuk Enuširvana (Nuširevana). Zbog tiranije svrgnut s vlasti i oslijepljen. Bio je prvi vladar sa krunom pa je nazvan i Hürmuz-i tâcdâr. U tom smislu ga spominje osmanski pjesnik Bâkî.

Sâm-ı gurur âkıbet âlemi görmez eyledi

Nergisi-i dağ guyuya Hürmiz--tacdardır.

Čaša oholosti nije vidjela svijet kraja (svoj svršetak) Čini se da je poput brdskog narcisa okrunjeni Hurmuz.

hurufilik, mistički pravac u kojem se posebna pažnja posvećuje tumačenju tekstova na osnovu slovnih znakova od (ar. harf, mn. hurûf – slovo, znak). Ovaj pravac je osnovao Fazlullah (um. 1393.) u gradu Esterâbâdu u Horasanu (Iran), ali se vrlo brzo i intenzivno hurufilik raširio u Anadoliji gdje se pomiješao sa bektašilikom. To je vjerovanje oslonjeno na tradiciju o 12 priznatih imama. Kako je arapsko pismo prilagođeno

perzijskom jeziku sastavljeno od 32 znaka, to broj 32 u ovom sistemu tumačenja i predskazivanja događaja igra posebnu ulogu. Sva slova imaju određenu simboliku u ljudskom licu koje je po hurufijama "druga Božja knjiga". I sam Kur'an, po hurufijama, treba tumačiti simbolički, a za to su upućeni samo oni koji znaju simboliku slova.

Primjer:

Dile rehber olalı besmele-i nokta-i "bâ"

Günden azher gőrinür çeşmüme zât yektâ

Nokta-i zâta hurûf oldi sıfât-ı ezeli Elif u bâ ile tâ'dan ne ki vardur tâ ya.

(Vahdetî)

sve do ya.

Otkako srcu vođa postade tačka pod "b" u Bismillah Od sunca jasnije mome se oku pokaza sama Božja suština Tački suštine slova postaše vječni atributi Šta je to što ima od elifa, ba i ta

Hüseyn ibn 'Alî, Seyyidü'ş-şuhedâ, treći šiitski imam, drugo dijete Alije i Fatime. Rođen je 4. godine po hidžri, a nakon smrti brata Hasana, postao je trećim imamom. Bio je imam deset godina, u isto vrijeme kad je Mu'âvija bio halifa. Za života je progonjen od Mu'âvije, a kada je Mu'âviju naslijedio sin Jezîd,

pokrenuo je vojsku protiv Husejna koji nije htio da mu se zakune na vjernost. Husejn je pogubljen u neravnopravnoj borbi na Kerbeli 10. muharema 61. h. g. (680.), a njegova sva porodica (žene i djeca) su zarobljeni. Oslobođeni su jedan sin imama Hasana, sin imama Husejna 'Alî ibni Huseyn – Zeynu'l-'âbidîn i njegov sin Muhammed ibni 'Alî.

Mučeništvo Husejnovo na Kerbeli i sama Kerbela kao simbol tog mučeništva vrlo česti su motivi divanskih pjesnika, posebno onih okrenutih tesavvufu, a ponajviše onih sklonih šiizmu.

Primjer:

Şah Hüseyn ile Hasan kenzi kerem kân-i 'âta Kuds zahrinden anun geldi vücûda hakkâ.

(Vahdetî)

Šah Husejn i Hasan, riznica dobrote, rudnik velikodušnosti Uistinu se duh sveti pojavio iza njegovih (Alijinih) leđa.

Hüseyin Baykara, vladar Herata u XV stoljeću. Čuveni čagatajski pjesnik 'Alî Šir Nevâî bio mu je vezir. Bajkara je bio poznat kao veliki ljubitelj književnosti i znanosti, a razumio se i u muziku. Pisao je poeziju, komponirao muziku. Priređivao je sjedeljke na dvoru na koje je pozivao ugledne učenjake i

pjesnike koje su nakon njegove smrti spominjane kao svojevrsne kulturne manifestacije. U književnosti se spominju kao "Hüseyin Baykara sohbetleri".

hüsn, ljepota. U poeziji se češće govori o "duhovnoj ljepoti" koja je odraz Boga. U skladu s tim je i Rumijeva izjava "Postoji ljepota, dakle, postoji Bog".

hüsn-i tehallus, ukrasni stih gazela sa mahlasom (pseudonimom) pjesnika kada se stih može shvatiti i u slučaju da se pjesnički pseudonim prevede u doslovnom značenju. Naprimjer, ako mahlas *Sâbit* osim imena pjesnika trebamo shvatiti u stihu u doslovnom njegovom značenju – postojan, pouzdan.

Hüşeng, drugi vladar iz dinastije Pišdadijana. To je najstarija dinastija koja je vladala Iranom. Najprije je bio vezir svoga djeda Geyû mersa, a nakon njegove smrti došao je namjesto njega na prijesto. Vladao je četrdeset godina. Bio je pametan, oštrouman i pravedan. Primjer:

Cüdâ eyler serinden bîm-i tîgı hûşengi Aceb nermi verir derbı dil-i saht-ı Neriman'a.

(Sünbülzâde Vehbî)

Kroz Hušengovu glavu prolazi strah od sablje Jer ništa nije čudno ako njegov udarac smekša grubo srce Nerimanovo.

Huten (Hoten), pokrajina u nekadašnjem istočnom Turkestanu, poznata po gazelama iz kojih se proizvodi mošus. Isto *Hitâ* i *Hatâ*.

Primjer:

Ser cümle cihân halķın miskîn ider ol âhü Büy-ı ser-i zülfünden 'alem Hoten olmışdur.

(Hasan Ziyâ'î)

Ta gazela je bijednim učinila sav ljudski rod Miris vrha uvojka cijeli svijet je učinila Hotenom (Hutenom). Iblîs, anđeo čije je pravo ime Azâzîl. Po starim vjerovanjima on se molio Bogu prije stvaranja prvog čovjeka, Adema (Adam) 600.000 (po nekim kazivanjima sedam hiljada i sedamdeset) godina i čak je bio predvodnik anđela. Ali pobunio se pred Božjom naredbom da se pokloni Ademu i Allah ga je zbog toga kaznio, o čemu se govori i u Kur'anu na više mjesta. U poeziji simbolizira šejtana (đavola), koji čovjeka odvraća od dobrih djela i navraća ih na griješenje zbog čega je trajno kažnjen Božjim prokletstvom.

Primjer:

"Smiluj mi se Gospodaru", Iblis
Njemu reče
"odloži mi kaznu moju jer me
savjest peče!
Na kraju svega, ja sam sluga Tvoj
Reci mi kako da operem ovaj
prijestup svoj?".
"Uredu kada već ponizno moliš",
Allah reče,
Dobiti ipak možeš samo odlaganje
kazne.
Na vrat tvoj ću položiti okovratnik
prokletstva,

Da si lažac i varalica, nek' cijeli svijet to zna." (Attar, Govor ptica, preveo: A. Ananda)

Íbn-i Edhem, Ibrahim b. Edhem, sufija porijeklom iz Belha. Po nekim kazivanjima je plemićkog porijekla, a po drugima čak bio je sin vladara Horasana. Još u mladosti se pokajao, odrekao vlasti, obavio hadž i otišao u Damask da radi za svoje svakodnevno izdržavanje. Živio je i u Tarsusu i Misisu i tamo radio u vrtovima. Zatim se vratio u Remle pa ponovo u Damask gdje je ostao do smrti. Bio je veoma oprezan u nastojanju da se sačuva od harama i grijeha. Smatran je jednim od najpoznatijih sufija. Umro je u Siriji 161. ili 162. h. godine (777. ili 778.).

Primjer:

Ibn-i Edhem gider-iken seyrde Gördi bir râhib oturur deyrde. (Sinan-paşa)

Dok je Ibn Edhem išao u obilazak Vidio je jednog svećenika u samostanu.

İbn Sînâ, Ebû 'Alî el-Huseyin b. 'Abdillâh b. 'Alî (um. 428./1037.), filozof, matematičar, osnivač

srednjovjekovne medicine. Veliki učenjak koji je u poeziji simbolizirao mudrost i veliko znanje.

## Primjer:

Tad pogledah Ibn Sina šta o njemu (Šemsi Tebriziju) reći ima ali shvatih: Ibn Sina nije njega dokučio.

(Mevlana Dželaluddin Rumi, Divan-i Šems, preveo: M. Kodrić)

ibnü'l-vakt, sin vremena, tesavvufski termin kojim se želi izreći da sufije ne razmišljaju ni o prošlosti ni o budućnosti nego se samo trude da ispune ono što se od njih traži u tom vremenu.

## Primjer:

Vaktını gör sûfî ibnü'l-vakt olur Hâle bakgıl yoksa hâlün fevt olur.

(Sinan-paşa)

Gledaj svoje vrijeme, sufija je sin vremena (čini sve pravovremeno) Gledaj na svoje stanje, inače stanje će ti promaći.

İbrahîm, Božji poslanik Ibrahim (Abraham). Priča se da je Ibrahim došao na svijet 1160 godina nakon Nuhovog potopa, a 3.300 godina nakon Adem a. s. Kad je bačen u vatru (od Nemruda) Džebrail (anđeo Gabrijel) ga je podigao i pitao šta želi. Ibrahim je odgovorio: "Ja sam Božji rob, a ne tvoj i ono što mi treba kod Njega je". Allah ga je učinio svojim prija-

teljem i tako je postao halîl (ha-lîlullah, v.).

## Primjer:

Her Ibrahim 'izzet Ka'besinde Halilullah yahud Edhem olmaz.

(Necâtî)

Ne može svaki Ibrahim kod Uzvišene Kabe postati halilullah niti Edhem.

İbrahîm Edhem, v. Edhem.

İbrahîm'in inildüsi, jecaj Ibrahimov. Božji poslanik Ibrahim, nakon što se spasio vatre u koju ga je bacio Nemrud, krenuo je put Sirije. Na tom putu je molio Boga da mu podari sina. Kad mu se rodio miljenik Ismail, u snu mu je naređeno od Boga da žrtvuje sina. Saopćio je tu Božju poruku sinu koji mu je rekao da će strpljivo podnijeti da on izvrši Božje naređenje. Ibrahim je s jecajima pokušao da žrtvuje sina, ali nije nikako uspijevao i najzad mu je kao zamjenu za sina Bog poslao žrtvenog ovna. Jecaj Ibrahimov (Ibrahim'in inildüsi) čest je motiv koji koriste pjesnici divanske poezije.

i'câz, sažeto, lapidarno izražavanje, pjesničko umijeće da se sa malo riječi kaže mnogo.

icâzetnâme, diploma, dokument koji šejh izdaje dervišu kad dosegne određeni stupanj sazrijevanja u *tarîkatu*, razlikuje se od *icâzetnâme*, diplome o završenom školovanju.

'îdiye ('iydiye), kasida ili dio kaside u kojoj se opisuje praznična atmosfera Bajrama (ar. 'îd – praznik, Bajram). Među ostalim pjesnicima i Sabit Užičanin je spjevao dvije 'îdiye, ali je najpoznatija 'îdiya pjesnika Nedima (umro 1730.) posvećena Damad Ibrahim-paši.

İdrîs, Božji poslanik, unuk Šita (v.). Spominje se u Kur'anu (Maryam, 56-57 i al-Anbiyâ', 56-86). Izumitelj je pisma, a bavio se zvjezdoznanstvom (astrologijom), brojevima i računom. Isticao se i pobožnošću. Ime mu je Ahnut, a u brojnim vrelima se spominje kao Idrîs. Kad ga je Bog učinio poslanikom, objavio mu je 30 poslanica (suhufa). Podučio ga je krojenju pa je sašio svoj ogrtač. Potom mu je Bog sugerirao da napravi lađu. U nastupima njegove velike pobožnosti dolazili su mu i svi meleci (anđeli) pa i melek smrti Azrail. Kad je Idris saznao ko je Azrail, tražio je od njega da mu uzme dušu što Azrail nije poslušao jer nije poslan s ciljem da mu vadi dušu. Nakon što je Azrail dobio dozvolu od Boga da izvadi Idrisovu dušu, on je to naređenje izvršio i Idris je umro. Međutim, Bog je Idrisa ponovo oživio. Poslije toga, na njegovu želju, pokazan mu je džehennem. Zatim je poželio da se može uzdići na nebo pa mu je i ta želja ispunjena. Nakon toga je proveo šest godina bez jela, pića i spavanja. Potom je ponovo poželio uzdići se na nebo pa kad mu je to odobreno odletio je na četvrto nebo gdje je i ostao. Tu ga je vidio Muhammed a. s. u vrijeme Miradža. Živio je 360 godina. U poeziji se spominje posebno kao izumitelj šivanja i kao zaštitnik krojača.

İklidis, Euklid, grčki matematičar i logičar, učenik Sokrata U poeziji se najčešće spominje kao primjer mudrosti i logičkog rasuđivanja.

Primjer:

Ders iden mantikîle Iklidis. (Sinan-paşa)

U logici on je Euklid koji podučava.

iklîm, velika geografska oblast. U srednjem vijeku se smatralo da postoji sedam ovakvih oblasti (heft iklîm ili yedi iklîm). Pjesnici divanske poezije koriste termin sedam iklima kada žele izraziti veličinu, visinu, snagu, moć, raširenost itd.

ikrâr, svečano donošenje odluke izgovarajući riječima određenu zakletvu.

Ikrâr se obavlja prilikom nečije odluke da obavi hadž, ili kad želi pristupiti u određeni derviški red. U oba slučaja ikrâr se obavlja javno i uz prisustvo određenih autoriteta (vjerskih ili sufijskih).

iksîr-i a zam, eliksir kojim se pomoću određenog postupka može proizvesti zlato ili srebro. Time se bavi alkemija. Metaforički ovaj termin označava "učenog muršida koji posjeduje veliki duhovni utjecaj".

iktibâs, utkivanje kur'anskog teksta u stihove divanske poezije. Dobar primjer za to imamo kod Vahdetija koji je u tri bejta utkao kompletnu 112. suru Kur'ana.

Primjer:

Kâşif-i sırr-ı suhan bab-i 'ulûm-i
Ahmed Vasil-i zat-i ezel "Kul
huvallahu ehad".
Vasf-i zatında nüzûl eyledi "Allahu
samed"
Nutk-i Hak'dur sıfatı "Lem yelid
ve lem yûled".
"Lem yekun" dersem olur ana
"Lehu kufuven ehad".
Sırr-i Hak nûr-i Muhamed
Esedullah veli.

(Vahdetî)

Otkrivač tajne riječi, vrata nauka Muhammedovih Dosegao je suštinu pravovječnosti "Reci Allah je jedan". U opisu njegove suštine objavljeno je "Allah je vječan". Riječi Božje su da je Njegovo svojstvo "Nije rodio i nije rođen". "Nije" dakažem "Njemunikoravan" Tajna Istine, svjetlost Muhammedova, Božji lav, posvećeni.

ilâhî, pjesma posvećena Bogu, pobožna pjesma, ilahija.

ilhâm, božansko nadahnuće, dosezanje znanja pomoću nadahnuća od Boga.

Vjerovanje u ilham je osobeno samo sufijama, ortodoksna ulema ne priznaje ovaj oblik spoznaje.

'illiyyûn, u Kur'anu (al-Mutaffifûn, 18), spominju se 'illiyyûni, ona bića kod kojih se nalaze knjige u kojima su zapisana djela dobrih ljudi. Po nekima se mjesto gdje se nalaze 'illiyyûni nalazi ispod 'arşa (v.) na sedmom nebu. Ima tumačenja po kojima je to najodabranije mjesto u džennetu (raju).

'ilm-i ledün, duhovna znanja koja se odnose na Allahove tajne, znanje o transcendentnom, o onostranom.

'ilm-i nücûm, zvjezdoznanstvo, astrologija, nauka za koju se pretpostavlja da je prvi put primijenjena u Babilonu, kada su se Nabatejci klanjali zvijezdama. I u islamskom svijetu je pridavana važnost proricanju na osnovu položaja zvijezda pa su na dvorovima postojali müneccimi, zvjezdoznanci, ljudi koji su bili zaduženi da tu-

mače sudbinu pomoću položaja nebeskih tijela.

'ilm-i yakîn ('ilmu 'l-yakîn), sigurna istina do koje se dolazi pomoću dokaza, v. yakîn.

İl'yâs, Elija, Božji poslanik koji se spominje u Tevratu (Tori). Poslan je Israelićanima koji su obožavali kumira po imenu Ba'l, a on ih je pozivao u vjeru u jednog Boga. Pošto mu nisu povjerovali kažnjeni su velikom sušom zbog čega su bili prisiljeni da se hrane leševima. Tek tada su potražili Il'yasa i prihvatili njegovu vjeru. Kako mu nisu ostali dugo vjerni, Il'yas ih je napustio, otišao iz zemlje, a na njegovo mjesto je došao Elyese'. Il'yas se poslije toga našao sa besmrtnim Hizrom i oni svake godine zajedno idu na hadž. Dan kad su se našli Hizr i Il'yas zove se Hidrelez (Jurjevdan, Đurđevdan). I Hizr i Il'yas pomažu ljudima koji su u opasnosti. Dok Hizr spasava one koji su pali u more, Il'yas spasava one koji su zalutali u pustinju.

Primjer:

Medh ider pîr-i muganı o men'-i bâde-furuş Her kişi kendü atasın Hızır Ilyas sanur.

Hvali starog krčmara (derviškog pira) taj koji je protiv mejhandžije

(Ziyâ'î)

Svako smatra svojim pretkom Hizra i Ilijasa (svako se smatra besmrtnim).

imâm, predvodnik u molitvi, vjerski i politički vođa muslimana (kod šiija). Šiije se dijele na one koji priznaju dvanaest imama (v.) i sedam imama (v.).

İmâm-i A'zam, Nu'mân b. Sâbit, Ebû Hanîfa (699-679) veliki islamski učenjak i osnivač jednog od četiri velika islamska mezheba (pravne škole).

İmâm Halîl, izumitelj arapske metrike, lingvista i filolog iz Basre. Halîl je zapravo kodificirao metriku iz predislamske arapske poezije, otkrivši petnaest poetskih metrova, a kasnije je pronađen još samo jedan metar tako da se arapska metrika sastoji ukupno od šesnaest metrova.

îmân, vjera, vjerovanje, prihvatanje islama kao svoje vjere. Potvrđuje se riječima "Âmentu billâhi ve melâ'iketihî, ve kutubihî ve rusulihî ve'l-yevmi'l-âhiri ve bi'l-kaderi hayrihî ve şerrihî minellâhi te'âlâ".

(Vjerujem u Allaha, Božje meleke, Božje knjige, Božje poslanike i u Sudnji dan i vjerujem da sve što se zbiva biva Božjim određenjem).

'İmrân-oğlu, Imranov sin, drugo ime za Musa a. s. Musa, poslanik israilićanskog naroda, bio je sin 'İmrâna, sina Yasherova, sina Kahesova, sina Lavija, sina Ya'kûba. Zbog toga je Musa bio poznat kao Musa b. 'Imrân što su Turci preveli kao 'Imrân-oğlu (Imranov sin).

İmru'u 'l-Kays, čuveni arapski predislamski pjesnik kojeg pjesnici divanske poezije spominju poredeći se s njim i u tim poređenjima, u skladu s vladajućim manirom, sebi daju prednost nad Imru'u 'l-Kajsom.

Primjer:

Imru ul- Kays'a kiyas itme Ziyâ'î şi'rün

ki budur 'azb ü Furat ol birisi milh-i ucâc.

(Ziyâ'î)

Ne poredi s Imru'u-l Kajsom Zijaijine pjesme jer ove su slatke poput Eufratovih voda, a njegove su slane i gorke.

'inâyet, dobrota, finoća, trud, napor, rad na dobru, v. himmet.

İnnâ fetahnâ, prve riječi kur'anske sure *al-Fath*, Osvojenje u kojima se kaže: "Mi smo uistinu Tebi otvorili put osvojenja i pobjede". Ove prve riječi sure Feth vrlo se često navode u poeziji kad se govori o osvajanjima.

Primjer:

Safder-i kişver-güşa kim cenge çıkdıkça olur Cebreîl "İnâ fetehnâ" hân-i tîğ u miğferi. (Nef'î)

Kad u boj pođe taj čuveni osvajač zemalja na njegov mač i koplje Džebrail uči "Innâ fetahnâ".

İns ü cânn, skupine ljudi i džina. U Kur'anu (al-Hiğr, 27 i ar-Rahmân, 15), se džini spominju kao opasna bića stvorena od vatre. Po nekima je džann (cânn – ğânn) Iblis, otac svih džina, kao što je Adem a. s. otac svih ljudi. Cânn (džini) su bića koja nemaju osjetila i za razliku od ljudi oni su bestjelesni pa se u njih, pored šejtana ubrajaju i anđeli (meleci).

insân-i kâmil, savršen, potpun čovjek. Čovjek očišćen od ovozemaljskih prohtjeva i želja. Knjigu o ovom fenomenu je napisao poznati mutesavvif 'Abdulkerîm al-Lîlî (al-Insân al-kâmil).

inşikâk-i kamer, razdvajanje mjeseca na dvije polovice što se ubraja u mudžize (nadnaravne moći) Muhammeda a. s. Čest je motiv u poeziji.

Irec (Iredž), najmlađi sin Feridunov, vladara iz iranske dinastije Pišdadijana.

Umoren je od braće iz zavisti u vrijeme kad mu je otac htio prepustiti prijestolje. Feridun je namijenio podijeliti zemlju trojici sinova i to Selmu Siriju i

Irak, Turu Turan i Iredžu Iran. Selm i Tur su ubili Iredža, a osvetio ga je sin Menuçehr.

Irem, vrt koji je sagradio Šeddâd, Adov sin, po uzoru na džennet (raj). Spominje se u Kur'anu. U njemu su nalaze ljepotice, ptice, cvijeće, voće i drveće, drago kamenje i razni ukrasi i nakiti. Nekada se spominje i po svojim stubovima (zâtu 'l-'imâd). Simbol je lažnog, ovosvjetskog raja. Irem zbog svoje ljepote i savršenstva može biti katkad simbol lica drage.

Primjer:

Šta je voda života i dražesni vrt Irema?

Ništa do li slasnog vina kraj obale potoka.

(Hâfiz Şîrâzî, *Divan*, prijevod: Ahmed Ananda).

'irfân, znanje, spoznaja, saznavanje onostranog, moć saznavanja tajni svijeta. Potpuno je suprotno od znanja ('ilm) koje se
stječe u školi. 'Irfân znači upoznati najprije samog sebe, svoju suštinu i upoznavanjem sebe
kao mikrokozmosa, upoznaje
se Istina. Isto i 'ilm-i ledün. Pripadnici tesavvufa smatraju četvrtog halifu, odnosno prvog
imama Aliju izvorištem spoznaje, tj. 'irfâna.

Primjer:

Yâr-ı râbi' şeh-i cüvânmerdân Kân-ı ihsân u ma'den-i 'irfân.

(Derviš-paša Bajezidagić)

Četvrti prijatelj, car hrabrih junaka izvor dobročinstva, rudnik irfana.

irşâd, pokazati, osvijetliti pravi put. Onaj ko poznaje pravi put, ko uvodi kandidata (*murîda*) u tesavvuf zove se *murşid*.

'Îsâ, Isus, sin Merjemin (Marijin), jedanje od pet velikih Božjih poslanika, osnivač kršćanstva. Posljednji je poslanik koji potječe iz jevrejskog naroda. Objavljen mu je Indžil (Evanđelje). Imao je moć oživljavanja mrtvih i liječenja neizlječivih i upravo je po toj svojoj osobini najčešće spominjan u divanskoj poeziji. Objava mu je počela dolaziti kad je imao 30 godina i tri godine je pozivao narod u vjeru koju mu je Bog objavljivao, ali je imao samo dvanaest sljedbenika koji su mu vjerovali (dvanaest apostola).

Primjer:

Ey Ziyâ'î hele ben gussadan öldüm gitdim Ki niçün ol leb-i 'Îsâ beni itmez ihyâ. (Ziyâ'î)

O, Zijai, eto ja sam od tuge umro, otišao Tako da me ni Isaove usne oživjele ne bi.

Poslanik Isa između ostalog simbolizira ljepotu na taj način što usne voljene osobe i njezin dah oživljavaju mrtve poput Isa-a (Isusa). İsfahân, grad u Iranu, stara iranska prijestolnica, poznat po proizvodnji antimona (surme) kojom žene ukrašavaju oči. U tom smislu se ovaj grad spominje i u poeziji.

Primjer:

Dîde kehl-i Isfahân u tûtiyâ bilmez nedir (Mâhir Bosnevî)

Oko ne zna šta je isfahanska surma i ukras za oči.

İsfendiyâr, sin je Kuštasba iz dinastije Kejanida. Po Irancima je veliki junak, po Grcima veliki vladar. Poginuo je u ratu s Rustemom 549. godine prije nove ere. Isfendijarov nadimak je Rûyîn-ten što znači "bronzanog tijela".

Primjer:

Su gibi nâr-ı kahrından erir bir demde Ruyinten Dokunsa şu'le şemşiri nerm eyler Nerimanı.

(Bâkî)

Ovdje je pjesnik napravio igru riječi:

Vatrom njezine tuge u času bi se istopio "Bronzani". (Isfendijâr) i umro bi a kad bi plamen njezina mača došao do Nerimana, smekšao bi ga.

İshâk, Božji poslanik koji se rodio kad mu je ocu, Ibrahimu a. s., bilo 98 ili 120 godina, a i žena mu je bila starica. İskender, Aleksandar. Postoje dva Aleksandra u islamskoj tradiciji: jedan je arapski vladar iz Jemena, poznat kao Iskender Zulkarnejn, spominjan i u Kur'anu (al--Kahf, 83-99), a drugi je Aleksandar Makedonski ili Aleksandar Veliki.

Ovaj drugi se češće spominje u poeziji, mada su se legende o ovoj dvojici Iskendera (Aleksandra) isprepletale pa su čudesa vezana za jednog pripisivana i drugom. Jedno od čudesa je i podizanje brane koja će štititi narod od mitskog naroda s Istoka – Jedžudža.

Primjer:

Halktan kaldırdı Yecûc-i frenkin zahmetin

Tîg-i cevherlerden sed çekti İskender gibi.

(Sâbit)

S naroda je skinuo muku (tiraniju) evropskog Jedžudža Podiže branu od zlatne mreže poput Aleksandra.

Ískendernâme, Aleksandrida, poeme u indijskoj, iranskoj i turskoj književnosti koje opisuju život i zgode Iskendera Zulkarneyna.

Legende o Iskenderu Zulkarneynu su se kasnije izmiješale sa legendama o Aleksandru Velikom pa su neke od njih pripisane ovo posljednjem. U osmanskoj turskoj književnosti je prvi autor *Iskendernâme* pjesnik Ahmedi koji je svoje djelo dovršio 1390. godine. Ovo djelo u mesnevi stihovima sadrži 8754 distiha.

ism-i aʻzam, sinonim za Božje ime, po nekim tumačenjim to je zbir svih 99 lijepih Božjih imena.

İsmâ'îl, Božji poslanik, sin Ibrahima a. s. Karakteristike Ismaila po kojima se spominje su istinitost i iskrenost. Također se spominje i to da je Muhammed a. s. potjecao od Ismailovog potomstva. Biblijska i kur'anska kazivanja koja su kao motiv korištena u poeziji govore o tome kako je Ibrahim a. s. sanjao da mu je naređeno da žrtvuje sina Ismaila. Kad je to saopćio sinu ovaj je to spremno dočekao kao Božju naredbu koja se mora izvršiti. No, u vrijeme kada se Ibrahim spremao žrtvovati sina Bog mu je u zamjenu poslao ovna. Kao uspomenu na taj događaj muslimani žrtvuju životinje na dan Bajrama žrtava (Kurban bayram) i meso žrtvovanih životinja dijele siromasima, rodbini i prijateljima.

isnâ-'aşeriyye, sistem vjerovanja u okviru šiizma u kojemu se priznaje legalitet upravljanja islamskom zajednicom od strane dvanaest imama (ar. isnâ \*aşere – dvanaest).

İsrâ', noćno putovanje, Muhammedovo a. s. noćno putovanje na susret s Bogom. Ovako se naziva i sura u Kur'anu koja go-

vori o ovom putovanju. Ovo je čest termin u divanskoj poeziji, posebno u pjesmama s tematikom *mi* râca (v.).

İsrâfîl, jedan od četiri velika meleka (anđela). Zadatak *Isrâfīla* je da na Sudnjem danu puhne u trubu kada će sve što je živo umrijeti. Na drugo oglašavanje njegove trube sve što je mrtvo ponovo će oživjeti i skupiti se na trgu skupljanja (mahşer meydânı). O ovome se govori u Kur'anu (az-Zumar, 68). Ostala tri velika meleka su Džebrail (Gabrijel), Mikail i Azrail.

istignâ, postizanje zadovoljstva (tesavvuf).

iʻtikaf, osamljivanje na nekom mjestu radi obavljanja molitve. Poznato je desetodnevno osamljivanje u džamiji u vrijeme mjeseca Ramazana, tokom kojeg onaj ko obavlja molitvu može napustiti džamiju samo radi obavljanja fizioloških potreba i ponovnog pranja (abdesta). Kod nekih derviških redova ovo osamljivanje je višestruko duže. U tesavvufu je ovo osamljivanje ujedno apstiniranje od ljubavnih užitaka. Onaj koje se osami radi ovakve apstinencije je muʻtekif.

Primjer:

Bülbül gibi biz mu'tekif-i ma'bed-i aşkız Şeb tâ-be-sehr âh u nevâ nâfilemiz.

(Vâsif)

Mi smo ušli u itikaf u bogomolji ljubavi isto kao i slavuj A to što od jutra do mraka uzdišemo – to je naša dodatna pobožnost (nafila).

istikbâliyye, pjesma (najčešće kasida) spjevana nekome kao do-

brodošlica. Veliki je broj pjesama poznatih kao *istikbâliyye*, ali je posebno čuvena Sabitova *Istikbâliyye* posvećena šejhulislamu Feyzullah efendiji prilikom njegova povratka iz Mekke gdje je obavljao dužnost kadije. Ka'ba (beytu'l-harâm, beytullâh, beytu'l-mukaddes, harîm, harem) Ćaba. Sveto mjesto u Mekki koje muslimani, koji su u mogućnosti, pohode kao jednu od svojih pet obaveza. U divanskoj poeziji svi nazivi Ćabe služe najčešće da se njima označe mjesta boravka voljene osobe (kûy-i yâr). Također se svi dijelovi Ćabe i njene okoline dovode u vezu sa opisom drage osobe. Obavezan dio hadža je kruženje oko Ćabe, a to u poeziji simbolizira obilazak oko drage osobe.

Primjer:

Harîm-i Ka'be-i kûyun yiter penâh bana Harâm ola dahi bir gayri secde-gâh bana.

(Ahmed-paşa)

Meni je dovoljno utočište mjesto harema Ćabe Neka mi je zabranjeno (haram) da se na bilo kojem drugom mjestu klanjam.

kabâ-yi nevrûzî, proljetni ogrtač, jedan je od simbola ljepote drage osobe. Kako je nevrûz (prvi dan proljeća) početak nove sezone u kojoj se priroda oblači u novo ruho, tako je i čovjek

ogrnut novim ogrtačem simbol ljepote.

Primjer:

Geyürdi sana güzellik kabâ yı nevrûzî.

(Nev'î)

Ogrnuli su ti proljetni ogrtač ljepote.

Kâbe kavseyn, dva luka, razdaljina od dva luka. Ovaj se termin koristi u Kur'anu (an-Nağm, 8-9) "Zatim se približio pa nadnio – blizu koliko dva luka ili bliže". Time se opisuje blizina Muhammeda a. s. Bogu u vrijeme Mi'râca, Muhammedovog a. s. uspeća na nebo. Ovo je čest motiv u divanskoj poeziji gdje se čitav događaj često simbolizira samo sa ove dvije riječi kâbe kavseyn.

Ka'be-i vasl, dolazak u Kabu, u prenesenom značenju (kod Bâkîja) dolazak dragoj jer *Ka'ba* simbolizira voljenu osobu.

Primjer:

Yollarda kalur râh-rev-i Ka'be-i vaslın Ömr âhır olur mevt erişür zâd yetişmez. (Bâkt) Na putu ostaje onaj koji je krenuo na Kabu (dragoj) Život se završava, smrt stiže, nafake (namirnica) nestaje.

Ka'beteyn, dvije Ka'be, dva sveta mjesta prema kojima su se muslimani okretali u molitvi. U početku islama to je bio *Mescidu'l-'aksâ* u Kudsu (Jerusalimu), a kasnije je to Ka'ba u Mekki.

kadd, stas, v. boy.

kadeh, čaša, v. *câm* (džam) i *câm-i Cem*. Čaša simbolizira pijenje vina, tj. u tesavvufskoj terminologiji i u divanskoj poeziji to je način približavanja Bogu, dosezanje Božanske ljubavi.

Primjer:

Gel ey sâki bahar irdi getür cam-ı musaffayı Safâ kesb idecek demdür bu fırsat-i ganîmetdür.

(Hasan Ziyâ'î)

Dođi, vinotočo, stiglo je proljeće, donesi čistu čašu Čas je kad se postiže zadovoljstvo, ovo je prilika za plijen.

kader, sudbina, Božja odredba. Vjerovanje u sudbinu je jedno od temeljnih činilaca vjere. U tom smislu se upotrebljava i u poeziji. Dolazi često zajedno sa riječju kazâ (ar. qadâ') koja označava sudbinu, zapisanu čovjeku još u levh-i mahfûzu (v.).

kadd-ı bâlâ, visokog stasa. Opis voljene osobe u divanskoj književnosti obično sadrži i opis stasa. Dragi (draga) je obično visokog stasa (kadd-ı bâlâ ili uzun boylu), a po visini i vitkosti se često poredi sa čempresom (servi). Također se poredi sa prvim slovom arapskog alfabeta elifom (v.).

Primjer:

Elif gibi boyu var Gözümün bebeğı gâr.

(Mânî)

Stasa je poput elifa Prijatelj(ica) zenice oka moga.

Kâdir, veoma moćan, svemoćan. Jedno od 99 lijepih Božjih imena.

kâdirîlik, kadirijski derviški red, koji je osnovao 'Abdulkâdir Geylânî (1077.-1166.). U zikru (obredu) kadirijskih derviša uči se Kur'an, izriču se dove (molitve) za 'Abdulkâdira Geylânija, svira se na def. Ovaj red pridaje posebnu važnost halvetu i i'tikâfu, osamljivanju radi molitve pri čemu se vodi isposnički život u toku 40 dana, jedući sve manje, da bi se posljednja tri dana prešlo na potpuno gladovanje.

kadr-ı zî-kadr, vrijednost "noći sudbine". U Kur'anu (al-Kadr, 3) govori se da "noć sudbine" (le-yletu'l-kadr) vrijedi više od hiljadu mjeseci. Po najvećem broju islamskih učenjaka leyletu'l-kadr (noć sudbine) je 27. noć

Ramazana. Kod osmanskog pjesnika Sinan-paşe *zî-kadr* je isto što i *leyletu'l-kadr*. Moć onoga što ima noć, aludira se na moć, čudotvornost "noći sudbine" (*leyle-i kadr*). *Zî-kadr* je onaj ili ona koji (koja) ima moć, a to je moć sudbine.

Primjer:

Ve Kadr-ı zî-kadr dahı şebde mukadder olmiştur kim.

(Sinan-paşa)

I predodređeno bi još u "noći sudbine".

Kâf, planina na kojoj obitava ptica 'Ankâ (v.). Neki smatraju da je Elburs u Iranu, a drugi misle da je to planina koja okružuje svijet. Po starim legendama iza ove planine se nalaze Ye'cûc i Me'cûc (v.), džini i šejtani. Ova kozmička planina je naročito opisana u tesavvufskoj poeziji.

Primjer:

Hem cenahum olali zülf-i hümayun-i habib Kanadımla uçuyor Kâf ufukda 'Anka.

(Vahdetî)

Otkako pratilac postade carski soluf dragin Horizontima planine Kâf na mojim krilima leti Anka.

Primjer:

Görse ger tîg-i gam-ı cânânı Cebeli olur idi kulle-i Kâf. (Hasan Ziyâ'î) Ako vidi mač brige drage Njeno je brdo bilo poput vrha Kafa.

kâfir, onaj koji prikriva istinu, nevjernik. *Kâfir* je onaj ko prikriva bilo šta u noć, u tminu, tako je *kâfir* i more za koje zalazi sunce i oblak koji zakriva sunce.

kâf ile harf-i nûn (kâf i nûn), slova arapskog alfabeta koja sastavljena čije riječ kun što znači "budi!". U više ajeta u Kur'anu ova riječ označava Božju riječ kojom se označava naređenje da nešto nastane, postane i to se odmah ostvaruje.

kâfiyye, rima, jedan od osnovnih elemenata klasične poezije. Bez metra ('arûz) i bez rime pjesma nije mogla biti prihvaćena kao pravo umjetničko književno djelo.

kâfûr, kamfor, mirisno drvo koje raste u zemljama Dalekog istoka, a koristi se u medicini. U stara vremena se koristio i u proizvodnji mirisa, potom kao materija koja se koristila za rasvjetu i u proizvodnji svjetiljki. Također se koristila kao miris kojim se namirišu mrtvaci prije pokopa. Zbog toga je u divanskoj poeziji kamforov miris simbol za umrle i za samu smrt.

Kahramân, ime iranskog junaka iz dinastije Pišdadijana. Sin je Tahmursa, a poznat je kao *Kahramân-i kâtil* (junak ubojica). Po iranskoj mitologiji prenese**n**oj u Šahnami, pobijedio ga je Rustem sin Zâla. U turskom jeziku kahramân znači junak, naprimjer milli kahramân – nacionalni junak.

Primjer:

Geh Kahramân-i çeşmine ebrû kemân sunar Geh Rüstem-i nigâhına müjgân sinan verir.

(Nef'î)

Nekad njezine obrve koje sliče Kahramanovim očima zatežu luk Nekad trepavice koje sliče Rustemovom pogledu odapinju strelice.

ká'inát, sve postojeće, čitav svijet, v. 'âlem.

kaknûs, mitska ptica koja živi u Indiji, ima ukrašena krila i kljun izbušen sa 360 rupa. Pošto obitava na visokoj planini gdje puše vjetar, zrak koji joj prolazi kroz otvore na kljunu proizvodi razne zvukove koji privlače druge ptice. Kad te ptice dođu do kaknûsa, on ih pojede. Živi hiljadu godina, a kad mu se primakne kraj skupi drva, tužno zapjeva i zamaše krilima. Tad se drva ispod njega zapale, on izgori, a iz pepela se pojavi jedno jaje iz kojeg se opet izleže kaknûs. U poeziji je kaknûs simbol dugovječnosti, ali se također govori o čarobnosti muzike koja izlazi iz njegova kljuna.

Primjer:

Kad onaj ronilac po moru
Mesnevije
počne prosipati biser mudrosti
mesnevijskih
uši svih prisutnih znanih i
neznanih
kao školjke pune čistog bisera
budu
kad potegne jedan dah svirač naja
poput kaknusa nastane stotinu
hiljada melodija.
(Mehmed Rešid Sarajlija)

Primjer:

Kaknûs-ı âşiyan-ı muhabbet değil midir

Kendi demiyle âşik-ı mustar kebâb olur.

(Sâbit)

S ovakvim stanjem nije li u ljubavnom gnijezdu poput kaknusa pijani ašik svojim dahom zapalio vatru na kojoj se ispekao.

kâkül, soluf, v. zülf.

kâkül-i müşgîn, uvojak mošusnog mirisa.

Primjer:

Ser-geşteliğüm kâkül-i müşginün ucundan Âşufteligüm zülf-i perişânun içündür.

(Fuzûlî)

Okretanje glave (vrtoglavica) mi je zbog tvojih uvojaka mošusnog mirisa a moja zbunjenost zbog tvog rasutog uvojka je. kalem, pero, pisaljka, kičica za pisanje. U poeziji se često poistovjećuje sa prstima drage osobe, a kil kalem, kičica od dlaka s krzna kune poistovjećuje se katkad sa strukom drage.

Primjer:

Oldum engüştini bus itmege yârun tâlib Güldi yokdur didi dîvâne-i bednama kalem. (Hasan Ziyâ'î)

Tražio sam da poljubim prst drage Pero se nasmija – i reče "Ne" ludaku na lošem glasu".

kalender, lutajući derviš, pripadnik kalenderijskog tarikata, koji ima karakter šiijsko-batinijskog tarikata. Kalenderi su obavljali samo stroge vjerske naredbe (farz) izbjegavali su sunnete, dobrovoljne pobožnosti (nafile) nisu upražnjavali. Okrenuti su samo Božanskoj svjetlosti. Nosili su vunenu kapu (ćulah), brijali kosu, bradu, brkove i obrve, obilazili gradove s bajracima u rukama, svirali uz bubanj i zurnu. Nisu pridavali nikakvog značaja odijevanju. U poeziji simboliziraju čovjeka opisanih osobina.

kalenderilik, derviški red kalenderija, lutajućih derviša, nastao u Srednjoj Aziji iz reda melamija.

Kâlû belâ, riječi potvrde koju su duše izrekle Bogu u vrijeme prapočetka. Na pitanje Gospodara koje je uputio dušama "Elestu bi rabbikum" (Jesam li Ja vaš Gospodar?) duše su rekle "Belâ" (Da, svakako!) Kâlû belâ je termin kojim se želi naznačiti prapočetak svijeta.

kamer, v. ay.

kâmet, stas, v. boy.

kanâ'at, umjerenost, skromnost, zadovoljstvo sa onim što se ima. U tesavvufskoj terminologiji označava stanje u kome je čovjek koji voli Boga, Muhammeda a. s. i njegovu porodicu, zadovoljan tim i sve što ima troši na Božjem putu. U jednom stihu Ahmedpaşe kanâ'at se objašnjava sa "bir lokma, bir hırka" (jedan zalogaj, jedan ogrtač), tj. treba biti zadovoljan sa malo hrane i malo odjeće, ne pridavati važnost materijalnim stvarima. Kanâ'at je jedan od stubova građevine tarikata (binâ-i tarîkat, v.)

kand-i leb, slast usana. Usne su ono za čim ašik najviše žudi, a one su kod voljene osobe slasne. *Kand-i leb* (slast usana) je vrlo učestala sintagma u stihovima divanske poezije. U stihu se spominju slasne usne drage zajedno sa Egiptom i Kandaharom (u Afganistanu), krajevima gdje se gaji šećerna trska i proizvodi šećer.

Primjer:

Ederse kand-i lebin hâtır-ı mezâka Diyar-ı Mısra değil Kandeharedek gideriz. (Nâflî) Kad nam na um padne šećer sa usana tvojih Ne u Misir, ići ćemo do Kandehara.

karabiber, crni biber, v. fülfül.

karaca, gazela, v. âhû.

Kârûn, Musaov (Mojsijev) rođak. U Starom zavjetu se spominje kao Korah. Sa 250 svojih pristalica pobuni se protiv Mojsija i svoga brata Haruna i bi uništen. U Kur'anu se govori o njegovu silnom bogatstvu. Navodno, ključeve od njegovih riznica nije moglo držati 10-15 ljudi, pa ipak nije dijelio imetak. Zbog toga je propala u zemlju njegova riznica, a potom i on sam. U poeziji se Kârûn spominje vrlo često uz Hâmâna (v.), Faraonovog vezira koji također simbolizira moć i bogatstvo. v. Hâmân.

kasîde, pjesnička vrsta, jedna od najzastupljenijih u divanskoj poeziji, koja potječe još iz stare arapske predislamske poezije. Ime je dobila po tome što se pjevala s nekim ciljem (ar. kasd – cilj, namjera), obično da se pohvali neki vladar, vojskovođa ili neki drugi uglednik. Kaside su duže pjesme koje se sastoje obično od trideset do devedeset distiha (beyt), rimovanih po principu aa ba ca da itd., od kojih se u uvodnim stihovima (nesîb ili teşbîb) govori

o atmosferi u jednom gradu, proljeću, jeseni, zimi, Ramazanu, Bajramu itd. Zatim slijedi distih ili dva koji se zovu girîzgâh, a koji predstavljaju prijelaz na glavnu temu kaside koja se zove *medhiyye* (pohvala), u kojoj se hvali onaj kome je kasida posvećena. Iza toga dolazi dio koji se zove tegazzül u kome pjesnik iznosi neke svoje osjećaje. Ovaj dio nije obavezni dio kaside. Potom slijedi dio koji se naziva fahriyye, u kojem pjesnik hvali sam sebe i najzad dio koji se zove du'â (molitva) u kojem se pjesnik moli za zdravlje i uspjeh osobe kojoj je posvetio kasidu.

kasriyye, pjesma divanske poezije posvećena izgradnji nekog dvora (ar. *kasr*). Najčešće se u uvodnom dijelu kaside (*nesîb*) opisuje sam dvorac, da bi se u dijelu koji slijedi hvalio sam vlasnik toga dvorca.

kassâm-ı erzâk-ı Samedânî, onaj koji dijeli Božju opskrbu, atribut za Ibrahima a. s. (Abraham).

(Sinan-paşa, Tazarrûnâme)

kaş, obrva, isto i *ebrû*. U poeziji je po boji uvijek crna, a po obliku simbolizira bistru vodu tekućicu, mladi mjesec, mlađak uoči Bajrama, olovku (pero), lam-elif (kompozicijioddvaarapskaslova "lam" i "elif"), mihrab, mač, luk, mjesto obavljanja namaza u mesdžidu, slavoluk. Napri-

mjer, u poređenju s mihrabom dolazi do toga da imam kada uđe u mihrab, podsjećajući se mihraba (obrva) voljene osobe, zbog zbunjenosti pogrešno uči Kur'an. U kontekstu sa drugim dijelovima lica gdje oko (göz) označava ubojicu (kâtil), trepavice (kirpik) strelice, kaş označava luk iz kojeg se odapinje strelica. Najčešća su poređenja obrvi sa bodežom, mačem i mladim mjesecom.

Primjer:

Zâhide mihrâb-i mescid ârife ebrû-yı yâr Cilve-gerdür pertev-i nûr-ı Hudâ her gûşeden. (Nev'î)

Pobožnjeku mihrab mesdžida, arifu (gnostiku) obrve drage Iz svakog ugla omamljuje sjajno Božansko svjetlo.

kâşif-i esrâr-ı celâlet, otkrivač tajni veličanstva, atribut za Ibrahima a. s. (Abraham).

(Sinan-paşa, Tazarrûnâme)

kat'-ı 'alâyık, presijecanje veza, napuštanje svega što nije Istina, Bog. v. *tecrîd*.

kâv-i bahrî (gâv-i bahrî) morski vo, legendarna životinja koja noću ispliva iz vode i svjetiljkom koju nosi uza se osvjetljava sebi prostor gdje pase. Ova svjetiljka se zove şebçerâğ.

kavm-ı Lût, Lutov narod, narod koji se odao sodomiji i homoseksualizmu. v. Lût. kavs-i kûzah, nebeski svod. U jednom stihu mostarski pjesnik Hasan Zijaija poistovjećuje mostarski most sa nebeskim svodom. To je čuveni tarih podizanju Starog mosta u Mostaru.

Primjer:

Kavs-ı kuzahun 'aynü bir köpri binâ itdi Var mı bu cihân içre mânendi hey Allahum 'Ibretle bakup didi târihini bir 'ârif Il geçdügi köpriden biz de

geçerüz şâhum.

(Hasan Ziyâ'î)

Sagradi most poput nebeskog svoda Ima li mu na svijetu ravnog, moj Allahu! Jedan arif (znalac, derviš) zadivljen, vidje ga i izreče mu tarih Gospodaru moj i mi ćemo prijeći most preko kojeg je prešla cijela pokrajina.

kavvål, pričalica, osoba koja mnogo govori. Kavval je osoba koja se obavezno nalazi u društvu (bezmu) pri ritualnim skupovima sa Venerom (Zühre).

Kâvus, Kavus ili (Kejkavus) je ime perzijskog kralja u čije ime je ratovao čuveni junak Rustem.

Kaydefa, kraljica zemlje Marmara. Kad je Aleksandar uz pomoć Hizra prelijevao Crno u Sredozemno more, potopio je Kaydefinu državu (Mramorno more). Po nekim tumačenjima Kaydefa je kraljica zemlje Berda u Azerbejdžanu.

Primjer:

Aķırtdı bahr-ı eşki Sikender sifat o şâh

Gark eyledi vücûdumu çün mülk-i Kaydefâ.

(Hasan Ziyâ'î)

Taj vladar Aleksandrovih osobina proli more suza potopi moje tijelo poput Kaydefine zemlje.

kayser, grčki (rimski) car, naziv za vladara Bizantije, kao što je naziv za iranskog vladara šâh, a za turskog hakân.

Kayyûm, Onaj koji vječno postoji, jedno od 99 lijepih Allahovih imena.

kazâ, (ar. *qadâ*') odredba koju je Bog namijenio čovjeku od ranije, nalazi se zapisana u *levh-i mahfûzu*, sudbina.

Primjer:

Kazâ elinde kemân oldu çarh-ı ham-kâmet Ecel okuyle bizi etmek içün ehl-i kubûr. (Hayalî)

U rukama sudbine nebeski svod se iskrivi i posta luk da bi sa strijelom edžela nas učinio stanovnicima grobova (mrtvim).

kazâ-yı kun fe-kân, odredba "Budi i ono biva". Radi se o kur'anskim navodima "Kun fe yekûn" (al-Maryam, 35 i al-Mu'min, 68) gdje spomenute riječi znače izvršenje Božje volje koji ne-čemu kaže "Budi!" i ono biva. Ovaj izraz se najčešće u poeziji spominje u onom obliku u kojem dolazi u Kur'anu (Kun fe yekûn), a također i u obliku kun fe kân (v.).

Kebikeç, ime meleka (anđela) koji upravlja pokretima i postupcima insekata. Ovo se ime ispisuje na knjigu da bi se time potaklo toga meleka da sačuva knjigu od insekata.

Kelîle ve Dimne, Kelila i Dimna, klasično indijsko djelo koje je u trećem stoljeću prije nove ere napisao indijski filozof Beydeba. Radi se o basnama koje služe kao didaktičko štivo, sredstvo odgoja i obrazovanja. Djelo je odigralo vrlo važnu ulogu i u islamskim književnostima. Sa sanskrita je najprije prevedeno na perzijski, a sa perzijskog na arapski, turski i druge jezike. U turskoj književnosti postoje varijante ovoga djela u prozi i stihovima, a prevodi se još od XIV stoljeća.

kelime-i tevhîd, izgovaranje riječi Lâ ilâhe illellâh (Nema boga osim Allaha).

kelîmullâh, onaj koji razgovara sa Allahom i tumači njegove riječi, Musa a. s. (Mojsije) (an-Nisâ', 164). Ponekad se u istom značenju upotrijebi samo *kelîm*.

Primjer:

Hikmet öğren hakim-i sadık ol Var kelimullaha muvaffak ol.

(Sinan-paşa)

Uči mudrost, budi iskreni mudrac Dođi Kelimullahu, budi uspješan.

Primjer:

Sensin Kelîm-i Tur-ı suhen arza kıl yine Fir'avn-ı hasmına yed-i beyzâ-yı san'atı.

(Sâbit)

Ti si Božji sugovornik na Sinajskoj gori, izloži faraonskom neprijatelju umijeće bijele ruke.

(naime, Musa je mogao, nakon što bi stavio ruku u njedra izvaditi je kao potpuno bijelu).

kelîmu'r-Rahmân, sugovornik Svemilosnog (Boga); Musa a. s. (Mojsije).

(Sinan-paşa, Tazarrûnâme)

kemâl-i mutlak, Opće savršenstvo, Opći Bitak, Bog i sav stvoreni svijet. v. vücûd-i mutlak.

Ken'ân, pokrajina na Sredozemnom moru koja je obuhvatala dio današnje Palestine, Sirije i Libana, nazivana nekad i Fenikija. Božji poslanik Jakub naselio se sa svojim sinovima među kojima je bio i Jusuf u *Ken'ânu*, ali mu je potomstvo kasnije ostalo u Egiptu odakle se Musa (Mojsije), nakon što je četrdeset godina sa svojim pristalicama lutao pustinjom doselio u onaj dio *Ken'âna*, kasnije poznat kao Palestina.

kerâmet, nadnaravna moć, snaga, znanje koje Bog daje posvećenim ljudima. Po sufijskom vjerovanju postoje dvije vrste *kerâmeta*: moć hodanja po vodi, letenja i dr. i duhovni *kerâmet*, to jest znanje metafizičkog, nevidljivog.

Primjer:

Ne keramet kodu Hak zât-ı keriminde k'olur Ayağın bastığı yer çeşme-i hayrân-i kerem. (Ahmed-paşa)

Kakav je keramet Bog dao toj plemenitoj osobi da mjesto gdje kroči nogom postaje izvor života plemenitosti.

Kerbelâ, mjesto u Iraku u kojem je vođena borba između Muhammedovog a. s. unuka Husejina, trećeg šiitskog imama i omajadskog vladara Jezida, gdje je Husejin poginuo na deseti dan mjeseca muharrema (yevm-iʻaşûra). Šiiti oplakuju Husejinovu smrt, obilježavaju taj tragični dan, a Kerbelu smatraju simbolom svog mučeništva. Fuzûlî, veliki turski pjesnik azerijskog porijekla, kao šiit u mnogim pjesmama spominje Kerbelu kao

paradigmu mučeničke smrti Husejinove.

Primjer:

Sahrâ-yı Kerbelâda olan teşne--leblere Rîk-i revânı seyl-i belâ kıldun ey felek.

(Fuzûlî)

Od žeđi osušenim usnama u polju Kerbele donijeli ste kovitlac pijeska koji se stvorio u bujicu propasti, o nebesa!

kerîm, veoma plemenit, veoma blag, darežljiv, velikodušan. Jedno od 99 lijepih Božjih imena.

kerrûbiyyûn, visoki meleci (anđeli). Po nekim mišljenjima su to Cebrâîl (Džebrail – Gabriel), Isrâfîl, Mikâîl i Azrâîl, to jest meleci koji su najbliži Bogu. Po nekim su to meleci koji na sebi drže 'arş (v.) pa ih nazivaju hamele-i 'arş.

kesret, mnoštvo, obilje. Ovaj svijet tj. dünyâ (v.) je svijet mnoštva ('âlem-i kesret). Kesret je suprotnost od Vahdet (Jednost, Jedinstvo, Božje postojanje). To je pojavni svijet, svijet koji se spoznaje čulima. U biti postoji samo svijet jednosti ('âlem-i vahdet), a svijet mnoštva je samo odraz svijeta jednosti.

Primjer:

Kesret içinden bakar ol vahdete Kalmaz anun i'tibarı kesrete.

(Sinan-paşa)

Iz mnoštva, on gleda ka Jedinstvu Mnoštvu ne pridaje nikakva značaja.

keştî-bân-ı deryâ-yı tefrîd, moreplovac na moru Božje Jednosti, sinonim za Nuh a. s. (Noje).

(Sinan-paşa, Tazarrûnâme)

Keşşâf, tefsir (tumač) Kur'ana koji je sačinio čuveni učenjak Zamahšeri, jedan od najvećih učenjaka svoga vremena u poznavanju tefsira, hadisa, jezika, gramatike i naročito stilistike. Do Zamahšerija većina tefsira je ostajala daleko od stilističkog tumačenja Kur'ana, a Zamahšeri je posebno ukazao na savršenstvo kur'anskog izraza tumačeći čistoću i savršenostvo jezika Kur'ana. Po tome se Keşşâf odlikuje od drugih tefsira Kur'ana. Međutim, pošto je sam Zamahšeri bio mutezilija, osporavana je i vrijednost njegovog tefsira.

kethudâ (ked-hüdâ, kâhyâ), upravitelj kuće, upravitelj dvora, zamjenik sultanov, vezirov ili nekog drugog velikodostojnika. U poeziji je to osoba koja se brine da se sultanova naređenja (ili naređenja drage osobe) izvrše. U našem jeziku ova riječ se izgovara kao ćehaja, otuda prezime Ćehajić.

kevn, bivanje, postojanje, bitak.

kevser, izvor vode u raju, rajska rijeka. Obilje, bogatstvo, dobrota, blagostanje v. *havz-i kevser*. keyfiyyet-i hamr, osobina, karakteristika vina, osjećaj koji čovjeka čini raspoloženim i veselom. U mistici i divanskoj književnosti: sredstvo kojim se povećava ljubav prema Bogu.

Keyhusrev, iranski vladar iz dinastije Keyanida, sin Sijavuša, a unuk Kejkâvusa.

Keykâvus, legendami vladar iz iranske dinastije Keyânida. Sin je Keykubâda, a po nekim legendama mu je unuk. Priča se da je bio ratnik i avanturist. Otišao je u pohod na Mazenderan gdje su nastanjeni divovi i tamo pao u ropstvo. Nakon što ga je oslobodio Rustem, sin Zâla, krenuo je na Jemen i poražen od Zu'l-A'zara, zarobljen i stavljen u jednu jamu. I ovaj put ga je oslobodio Rustem.

Po jednoj legendi džini su mu, po naređenju Sulejmana a. s., bili pokorni. Iskoristivši njihovu pokornost sagradio je sebi dvorove i usprkos njihovoj težini prenosio ih je s jednog mjesta na drugo. Po nagovoru jednog džina, uz pomoć orlova odletio je na nebo. Umorni orlovi su se nakon dugog leta spustili usred jedne šume, ali su ga spasili njegovi dvorjanici koji su ga uporno tražili. *Keykâvus* je po legendi vladao sto pedeset godina.

Keykubâd, prvi vladar druge iranske dinastije *Keyânida*. Po predaji bio je oženjen kćerkom Tudursija, jednog od turskih velikaša.

Keyvân, Saturn v. Zühal, planeta (zvijezda) na sedmom nebu. Pošto je nebo na kojem se nalazi iznad ostalih nebesa, simbolizira veličinu i visinu, ali i nesreću.

kıble, bejtullâh, Božja kuća u Mekki, mjesto kamo se muslimani okreću u molitvi. U divanskoj poeziji kıble je gotovo redovno simbol raznih elemenata ljepote drage.

Primjer:

Göster cemâlün Kabesin kim görsün Ahmed Kıblesin Hem kıblesın 'uşşaka hem kible--nüma ol ey sanem. (Ahmed-paşa)

Pokaži ljepotu Ćabe da Ahmed vidi svoju kiblu Jer si kibla ašicima, pa budi, ljepotice, i pokazatelj Kible.

kıble-gâh, pročelje u džamiji, v. *mi-hrâb*.

kıdem, starina, starost; prvi, praiskonski. Jedna od Božjih osobina. Sve što vidimo ima svoj
početak, sve je bilo u stanju nepostojanja, pa je onda nastalo.
Jedno je Bog, čije je postojanje
nužnost, sa stanovišta postojanja kadîm (Vječni), za Njega
se ne može reći da nekad nije
postojao. Mjesto i vrijeme je
nastalo tek kasnije Božanskim

stvaranjem. On se ne može ograničiti jednom takvom granicom. Zbog toga je *kıdem*, to jest *kadîm olmak* je jedno od svojstava Božjeg bića.

Kırk hadîs, zbirka od 40 izreka Muhammeda a. s. I u osmanskoj književnosti, kao i ranije u arapskoj i perzijskoj, pravljeni su brojni izbori od 40 hadisa koji su prevođeni, komentirani, pa i stihovani da bi se lakše mogli pamtiti. Zbog toga, ovako priređeni hadisi smatrani su ne samo teološkom literaturom nego i lijepom književnošću. Veliki broj klasičnih osmanskih pjesnika je prevodio hadise u stihovima na turskom jeziku.

kırklar, četrdeset, četrdesetorica, u tesavvufskoj terminologiji posebnu ulogu su imali *kutbovi*, osnivači derviškog reda, a pored njih su postojali najodabraniji iz redova evlija kojih je po nekima vjerovanjima tri (*üçler*), po nekima sedam (*yediler*), a po nekima četrdeset (*kırklar*).

kıssa (mn. kısas), priča, kazivanje, pripovijest. Ova arapska riječ se koristila i u Kur'anu da bi se ukazalo na priče o minulim događajima koje služe kao pouka. Kur'an ima i svoju "najljepšu priču", a to je priča o Jusufu, koja se kao najljepša priča spominje i u divanskoj poeziji. Veliki broj autora je sastavio zbirke o Božjim poslani-

cima *Kısasu'l-enbiyâ*, a također su popularne i priče o evlijama i tesavvufskim velikanima.

kıssahân, kazivač pripovijesti, pripovijedač.

kut'a, strofa ili samostalna pjesma od najmanje dva distiha (beyit).

Kıtmîr, ime psa koji se nalazio uz *Pećinske spavače*. v. *Ashâb-1 kehf*.

kızılbâş, ime koje je dato pristalicama Šaha Ismaila zbog toga što su nosili crvene kape. Kako su bili šiiti, smatrani su od osmanskih Turaka krivovjernicima. Tako su isto nazivani i pripadnici nekih derviških redova koji su bili privrženi šiizmu, ali i gotovo svi buntovnici u Anadoliji u XVI i XVII stoljeću.

Kızıl elma, zlatna jabuka, ime koje su osmanski Turci dali Rimu. Smatra se da je to zbog toga što se u Rimu (Vatikanu) nalazi crkva Svetog Petra, čija je bakrena kupola izgledala onima koji su je gledali iz daljine kao zlatna jabuka. Motiv Kızıl elma u značenju nekog dalekog, nedostižnog kraja koristi se sve do moderne turske književnosti XX stoljeća, pa je jedna priča turskog pisca XX stoljeća Omera Sejfeddina naslovljena upravo tim terminom. U pjesmama divanskih pjesnika (a i djelima nekih proznih pisaca, poput Pečevije) uvijek se govori o namjeri da se osvoji Kızıl elma. U

svojim gazelima spominje je i pjesnik Sâbit.

kilîsa, crkva, kao sveto mjesto simbol je ljepote drage osobe slično kao i *çelîpâ* – krst, *zünnâr* – opasač koji su nosili monasi i drugi simboli kršćanske vjere.

Primjer:

Kevseri anmaz ol içdügi mey-i nâbı içen

Mescide varmaz o vardugı kilisâyı gören.

Avnî (Sultan Mehmed Fatih)

Ko popije njeno čisto vino više i ne spominje Kevser Onaj ko ti vidi crkvu u koju je ona ušla više u mesdžid ne ulazi. (prijevod: Alena Ćatović)

Kimyâ-yı Sa'âdet, odvajanje duše od materijalnog svijeta i prelazak u duhovni. Naslov poznatog djela Imama Gazalija (umro 1111.).

kirâmen kâtibin, dvojica meleka (anđela) koja stalno prate čovjeka, jedan se nalazi na desnoj strani i bilježi dobra djela čovjekova, a drugi na lijevoj strani bilježi loša djela. Desni melek je glavni i on naređuje lijevom. Uporište za ovo je kur'anski ajet (Wa innâ 'alaykum lahâfizîn kirâman katibîna ya'lamûna ma taf alûn).

kirpik, trepavice, v. müjgân. Kao element ljepote drage osobe trepavice upotpunjuju ljepotu očiju. Zato se u poeziji najčešće i spominju zajedno. Trepavice su u poeziji: strijela, strijelac, mač, bodež, koplje.

Kisrâ, vladar iz dinastije iranskih Sasanida, sa nadimkom Nuširevan (Enuširvan). Kisra je arapski izgovor perzijske riječi Husrev. Svim iranskim vladarima poslije njega dodavana je titula kisrâ (Husrev). U vrijeme vladavine ovog cara na svijet je došao Muhammed a. s. Poznat je i kao Nuširevani 'Âdil (Nuširevan Pravedni) jer je bio čuven po svojoj pravednosti.

Na dvoru Nuširevana bilo je jedno zlatno zvono s kojeg se konopac spuštao izvan dvora. Kad bi neko dolazio da se požali na nepravdu povukao bi konopac i zazvonilo bi zvono. Ovaj konopac se zvao "zencîr-i 'adl" ili "zencîr-i 'adâlet" (konopac pravde) i veoma se često koristio kao simbol u divanskoj poeziji.

Primjer.

Olsa kisralar zamanında ya Firdevsi anı Eylemez miydi şeref Şehnamenin unvanına.

(Nedîm)

Da je bilo u vrijeme iranskih kisra Ne bi li Firdevsi time proslavio ime Šahname. Primjer:

Olsa kisrâ gibi 'âlî nice taht u câhî. (Mâhir Bosnevî)

Da je njegov prijesto i položaj bio kao u kisre.

kitâb, knjiga. Često je simbol za ljepotu voljene osobe. Tako su dva obraza – stranice knjige, obrve, usne, dlačice na licu – pismena na knjizi. Koliko se zna, ovaj je motiv prvi koristio Sa'dî u perzijskoj literaturi.

kitâbî, pripadnik neke od nebeskih vjera.

kitâb-i mubîn, knjiga koja obznanjuje šta je pravo a šta krivo, šta je dobro, a šta loše. Dolazi i u značenju "levh-i mahfûz" (čuvana ploča, ploča na kojoj je od praiskona zapisana Božja odredba). Sinonim za *Kur'an Čas*ni. Spominje se u više kur'anskih sura.

koşma, vrsta narodne pjesme na koju se komponirala muzika. Ima stope 6 + 5 ili 4 + 4 + 3. Sastoji iz strofa od po četiri stiha.

koyun, njedra, grudi, prsa. U divanskoj književnosti češće se opisuju grudi 'âşika (v.) nego voljene osobe (sevgili).

köprü, most. U poeziji je riječ *ebrû* ili *kaş* (obrva) ponekad most preko kojeg se ide do mora (očiju), drage osobe. kûfî, jedna vrsta starog arapskog pisma, koje karakterizizraju uglasti oblici slova.

kubâbu 'l-aktâb (قبابالاقطاب), zajednički naziv za sedam *kutbova* (v.) koji su sahranjeni pod svodom *mevlevihâne* (v.) u Konji. Isto i *kutublar kubbesi*.

Kuh-ı Kâf, planina Kâf, po starim vjerovanjima to je planina koja opasuje svijet. Tu se nalazi ptica 'Ankâ (Feniks). Visina planine je petsto fersaha (1.500 milja). U islamskim književnostima planina Kâf simbolizira visinu i veličanstvenost i vrlo se često spominje u divanskoj poeziji. U Kur'anu i hadisu se ne spominje.

kul, rob, sluga. Obično se koristi da se ukaže na drugu stranu nasuprot sultanu ili padišahu koji je oličenje ogromne moći. Isto i bende, çaker, 'abîd, gulâm i esîr.

kulak, uho, kao simbol ljepote voljene osobe jedino se koristi ušna jagodica.

kun fe kân, v. kazâ-yı kun fe kân.

kun fe yekûn, v. kazâ-yı kun fe kân.

kusûdiyye (قصوديه), tesavvufski termin koji označava: utapanje svoje volje u Božjoj volji.

kuş, ptica, v. murg.

kutb, osovina, stožer, osoba koja u jednom vremenu predvodi tarikat. Istovremeno ne mogu postojati dva kutba.

kutbu 'l-aktâb (kutb-ı aktâb), stožer stožera, onaj čije se mišljenje uvažava u osamnaest hiljada svjetova, onaj koji odražava svjetlost Muhammeda a. s. To je velija (evlija) kojeg je Allah obdario naročitom moći. Iznad ovog stupnja ne postoji viši stupanj. Isto i kutbiyyet-i kubrâ.

kutbu'd-dîn Haydar, sufija, jedan od učenika Ahmeda Yesevija. Po legendi, sin je turkestanskog padišaha. U ranoj mladosti posvetio se Božanskoj ekstazi. Koliko god su ga roditelji pokušavali odvratiti od toga puta nisu uspjeli. Njegov učitelj Ahmed Yesevi ga je poslao u Horasan da širi sufijsku nauku gdje su se njegove pristalice prozvale haydariyye.

kûy, mjesto, ulica, selo. U divanskoj poeziji ovim se terminom najčešće označava obitavalište voljene osobe.

kûy-i yâr, selo drage, mjesto gdje stanuje draga osoba.

küfr, nevjerstvo. Osnovno značenje ove riječi u arapskom jeziku je: pokriti, zakloniti, prikriti. Zato često simbolizira mrak, crnu boju, crni oblak. U poeziji često simbolizira tamnu boju, a time i kosu. Kosa je uvijek zavodljiva i nevjerna. Küfr u značenju kose dolazi i da označi suprotno značenje od riječi *îmân* (vjera) koja simbolizira lice.

Primjer:

Küfr-i zülfün salah rahneler imanımıza Kâfır ağlar bizüm ahval-i perişanumuza. (Fuzûlî)

Crnina tvojih solufa prodrmala je našu vjeru I neviernik plače zhoo našeo

I nevjernik plače zbog našeg rasijanog stanja.

külâh-ı mevlevî, mevlevijska kapa napravljena od kozije dlake, boje devine dlake, dužine 30-35 centimetara, simbol pripadnosti mevlevijskom tarikatu.

külbe-i ahzân, koliba tuge, termin kojim se označava obitavalište Jakuba a. s. koji je od tuge za svojim sinom i silnog plača oslijepio. Ovaj perzijski izraz ima ekvivalent u arapskom koji se također koristi u divanskoj poeziji – beytü'l-hazen ili beytü'l-ahzân.

Külhânî lâyhâr, nadimak čovjeka koji je uputio u tesavvuf čuvenog iranskog mističkog pjesnika Hakima Senâ'ija. Hakim Senai je bio poznati iranski pjesnik koji je živio u XII stoljeću u vrijeme Seldžuka. U mladosti je bio poznat po razuzdanosti, pijančevanju i ljubavnim avanturama. Jednog dana je prolazio pored nekog hamama odakle je čuo glasove. Ušao je u hamam i

vidio čovjeka zaraslog u kosu i bradu. Bio je to ložač hamama (külhanci) koji je savjetima utjecao da se Senâ'î potpuno promijeni, tako da je on koji je bio pijanica (lâyhâr) postao poznati sufija i pjesnik, a ložač hamama se smatra njegovim muršidom. Ovaj motiv su iskoristili i neki osmanski divanski pjesnici.

kürsî, mjesto na kojem se sjedi poput stolice, mjesto odakle propovjednici (vâiz) drže svoje propovijedi. U Kur'anu se kürsî spominje kao nešto veličanstveno što simbolizira Allahovu moć. Po starim filozofima kurs je sedmo nebo, nebo gdje su smještene stalne zvijezde.

Lâ – edrî, (لا أدرى) (ar. "Ne znam"). Ovako su se potpisivali pjesnici koji su željeli ostati anonimni, ili su tako potpisivane pjesme za koje prepisivač medžmue nije znao kome pripadaju. Najčešće se ispod anonimnih stihova nalazi samo Lâ (ا).

Lâ fetâ illâ 'Alî lâ seyfe illâ zü 'l-fikâr, "Nema junaka kao što je Ali, nema sablje kao što je zulfikar". Ova izreka na arapskom jeziku koja se uklapa u metar fâ'ilâtun fâ'ilâtun fâi'lâtun fâ'ilun često je korištena u stihovima na arapskom, turskom i perzijskom jeziku, a izrekao ju je prema vjerovanju melek Džebrail nakon bitke na Uhudu. Obzirom da se uklapa u često korišteni metar u divanskoj poeziji ova se izreka nalazi kao misrâ' u murabba'-ma i muhammes-ima. Prema ovoj se izreci Hazreti Ali naziva Şâh-ı lâ fetâ (vladar izreke Lâ fetâ).

lâf ü güzâf, prazne i besmislene riječi, besposlice, gluposti.

Lâhût, Allah, Stvoritelj, Duh, Uzvišeni svijet. Riječ koja je iz ibranijskog jezika došla u arapski. Po sufijama, Lâhût je *Svijet*  *Jednosti,* što je prvi stupanj odsjaja postojanja (Bitka).

Primjer:

Nice envâr-i lâhûtî...

(Sinan-paşa)

Kakve Božanske svjetlosti...

Lâhut 'âlemi, svijet za koji zna samo Bog. v. 'âlem-i gayb-ı mutlak i Lâmekân 'âlemi (v.)

la'l, crveni dragulj, rubin, crvena boja koja se koristila za ukrašavanje rukopisa; pošto je poznat rubin iz *Bedahşâna* (v.) često se spominje kao *la'l-i Bedahşânî*; u poeziji: usne drage.

la'l-i nâb, čisti dragulj, crvene usne.

Primjer:

Cam-ı Cem efsanedür kim rindler söyler yürür

Laʻl-1 nâbun camdan sensin begüm Cemden garaz.

(Hasan Ziyâ'î)

Džemova čaša je prazna priča koju rindovi trajno govore Umjesto čaše – tvoje rubin usne, umjesto Džema ti si moj cilj, moja gospodarica.

la'l-i şîrîn, slatke usne, v. la'l.

lâle, tulipan, lala; cvijet veoma omiljen i opjevan kod Turaka; smatra se nacionalnim turskim cvijetom. Ima višestruku simboliku. Jedan period u povijesti Osmanskog carstva, u početku XVIII stoljeća nazvan je Lâle devri (period lala). Obzirom da se u arapskoj grafiji ove riječi nalazi dva puta *lâm* (り), jedanput elif (1) i jedanput ha (0) isto kao u riječi Allah to neki pjesnici koriste kao simbol kojim žele izraziti Božje ime.

lâle-dâğ, tulipanova rana, tj. krvava rana boje crvenog tulipana.

Bu nevbahârda ancak açıldı lâle dâğ Küşad-i gonce-i dil kaldı bir bahara dahi.

(Riyâzî)

Ovog proljeća samo su se krvave rane otvorile Otvaranje pupoljka srca ostalo je za neko drugo proljeće.

lâle-i Nu'mân, Nu'manov cvijet, Numanov tulipan, šekakik, v. Nu'mân.

Primjer:

Primjer:

Hûblar kim dolanır dâmen-i sahrâlarda Jaleler kim dökülür lâle-i Nu'man üzre. (Bâkî)

Ljepotice kruže po krajevima pustinja Inje pada po Numanovim tulipanima.

lâle-ruh, (لاله رخ) crvenih obraza, obraza crvenih poput lale; čest simbol obraza voljene osobe.

lâm (ٵ), arapsko slovo l. Zbog svoga oblika simbolizira uvojak voljene osobe.

Primjer:

Sim-i sîma ve yâsemin-i endâm Iki kallab-ı zülfi san iki lâm.

(Derviš-paša Bajezidagić)

Lica srebrena, jasminova stasa Dva varljiva solufa, da pomisliš dva lâma.

Lâmekân, bez mjesta, onaj koji nema mjesta, kome mjesto nije potrebno – Bog.

lâmekan 'âlemi, bezmjesni svijet, svijet koji nema mjesta, onostranost, v. 'âlem-i gayb-ı mutlak.

lâmekânî, onaj kome nije potrebno mjesto na ovom svijetu, ko pripada samo Bogu.

Primjer:

Iz Indije nisam, nisam iz Kine, niti sam iz Bulgara niti Saksina nisam iz kraljevstva iračkog, a dom mi nije ni Horasan Ni s ovoga ni s onoga nisam svijeta, nisam iz Vrta nisam iz Ognja, Nisam od Adema, nisam od Have, moj nije Firdevs niti Ridvan Bezmjesnost je moje mjesto, neoznačenost moj je znak, Šta će mi tijelo, šta li duša, Duši svih duša sam pokoran. (Mevlana Dželaluddin Rumi,

Divan-i Šems, preveo: M. Kodrić)

Lâzemân, onaj koji je bez vremena, na kojeg vrijeme ne utječe, Bog.

Lât ü Hübel, imena dvojice kumira, idola, koji su bili poznati u vrijeme predislamskih Arapa. Lat se nalazio u Taifu i obožavalo ga je pleme Sakif. Hubel je zajedno sa Latom bio vođa drugih kumira Uzza, Menata, Veda-a, Suvaʻa i dr. U počecima su bili postavljeni u Kaʻbi i od njih su u vrijeme ratova pomoć tražili i molili im se pripadnici plemena Kurejš.

leb, usne, v. dudak.

lebbeyk, "odazivam Ti se". Sintagma koja se izgovara prilikom obreda hadža, što znači "Odazivam Ti se Bože". Ovo odazivanje Bogu se zove *telbiye*.

ledün, Božja strana, transcendentnost. Posebno u konstrukciji: 'ilm-i ledün (poznavanje onostranog, transcendentnog).

letâif-nâme, zbirka šala, satira, doskočica, anegdota.

levh-i mahfûz, ploča na koju su zapisane Božje odredbe. Spominje se i u Kur'anu. Bog je najprije stvorio ploču i pisaljku. Po tesavvufskom vjerovanju ploča je Božje znanje, a pisaljka (pero, kalem) je Božja volja. Ljudska sudbina je zapisana u levh-i mahfûzu, a ta ploča se nalazi na sedmom katu nebesa.

Primjer:

Levh-i mahfuz-ı sühandır dil-i pâk-i Nefî Tab'-ı yârân gibi dükkançe-i sahhaf değil.

(Nef'î)

Čisto Nefijevo srce su riječi sa Levh-i mahfuza To nije sahafov dućančić kao što je ćud prijatelja.

levh-i muʻallâ, uzvišena, visoka ploča. Ploča na kojoj je ispisana ispravna stvar, istina. U 22. ajetu sure al-Burûğ objašnjava se da je Kur'an zapisan na takvoj ploči. Značenje joj je da je ta ploča van domašaja svih nedostataka, višaka i svih promjena. Druga imena za levh ili levh-i mahfûz koja se spominju u Kur'anu su kitâb, kitâb-i ma'lûm, kitâb-i hafîz, kitâb-i meknûn, kitâb-i mü'eccel, ümmü'l-kitâb.

levh ü kalem, isto kao levh-i muʻallâ.

Levlåke levlåk (לעלי לעלי) izraz iz hadisa koji u cijelosti glasi "Levlåke, levlåke lemâ halaktu'l--aflåk" – Da nije tebe (Muhammede) ne bih stvorio ovaj svijet.

Primjer:

Sezâvâr-ı teşrîf-i levlâk odur Belî bâʻis-i halk-i eflak odur.

(Vusletî)

Dostojan čašćenja izrekom Levlâk On je zbilja povod stvaranja univerzuma. \*\* levvâme, onaj koji pretjerano kudi, grdi, ruži. To je jedna od osobina duše (*nefs-i levvâme*), jedan od uzroka i izvora zla i ružnih stvari.

Leylâ, junakinja tragične priče o dvoje mladih (Lejla i Medžnun) koji su postali žrtve svoje nesretne ljubavi (v. Mecnûn). Veliki je broj pjesnika opjevao ovu ljubavnu priču koja potječe još iz stare arapske književnosti gdje se Kays, mladić iz plemena Benû 'Âmir još u djetinjstvu zaljubljuje u Leylu. Zbog ljubavi prema Leyli, Kays poludi i otuda njegovo ime po kojem je poznat u književnosti Mecnûn što znači lud. Ljubav dvoje mladih se nikad ne ostvaruje, Lejla umire u pustinji tražeći Medžnuna, a on onda umire na njenom grobu. Ova ljubavna tema je prešla iz arapske u perzijsku, a iz perzijske književnosti u tursku gdje ju je opjevalo mnogo pjesnika. Jedan od najvećih turskih pjesnika Fuzuli upravo na ovu temu je spjevao svoje remek djelo.

leyle-i berât, petnaesta noć lunarnog mjeseca šabana, noć kada se propisuje sudbina, v. berât gecesi.

leyle-i kadr, dvadesetsedma noć lunarnog mjeseca Ramazana, u kojoj je otpočeta objava Kur'ana. Isto i *kadır gecesi*. leyle-i mi'râc, noć Muhammedovog uspeća na nebo. Isto i *mi'râc gecesi*.

lihye-i şerîfe, časna brada, naziv za dlake za koje se vjerovalo da potječu iz brade Muhammeda a. s. koje su se čuvale u posebnim bočicama koje je narod ljubio u svetim noćima.

likâ, susret, lice, fizionomija. v. yüz, dîdâr.

livâü'l-hamd, zastava zahvalnosti, ime zastave Muhammeda a. s. pod kojom će se na sudnjem danu okupiti vjernici. Kad se upotrijebi u tom značenju onda znači isto što i *Makâm-ı Ahmedî*.

Lokmân, mudrac, dobrî čovjek, neki su ga smatrali Božjim poslanikom. Spominje se u Kur'anu (sura Luqmân, ajet 12): "A mi smo Lukmânu mudrost darovali: – Budi zahvalan Allahu! Ko je zahvalan, čini to u svoju korist, a ko je nezahvalan – pa, Allah je, zaista, neovisan i hvale dostojan."

Simbol je mudrosti i po tome se spominje i u poeziji.

Lokmân-ı Serahsî, poznati sufija iz mjesta Serahs (u Iranu). Ispočetka je bio isposnik, a onda je doživio otkrovenje i posvetio se tesavvufu. Poznat je i kao *Lokmân-i Mecnûn* (Ludi Lokman). Često se spominje u sufijskoj literaturi.

lugaz, zagonetka u stihovima. Obično se nalaze na kraju divana nekog pjesnika među kraćim pjesmama, ali su lugazi češće zastupljeni u narodnoj poeziji.

Lût, jedan od Božjih poslanika koji se spominju u Kur'anu. Smatra se da je bio sestrić Božjeg poslanika Ibrahima, s kojim je zajedno krenuo iz Babilona u Iraku prema Damasku, došao do Mu'tefike i tu mu je naređeno od Boga da narod upućuje na pravi put. Najveći grad toga naroda bio je Sodoma gdje se narod odao najgorim porocima kojih se nije htio odreći ni nakon Lutovih upozorenja. Nakon toga su Božjom voljom izloženi velikom nevremenu u kojem su nestali, a iz toga nevremena i zemljotresa spasili su se samo Lut i njegova porodica.

U poeziji se Lut spominje u kontekstu odavanja njegovih sljedbenika sodomiji i homoseksualizmu.

Lut'un peygamberliği. Lutovo poslanstvo. Lut, kao Božji poslanik, nije imao uspjeha u upućivanju svoga naroda na pravi put. Čak ni njegova žena nije slijedila svoga muža. Zbog toga je Bog poslao upozorenje Lutu i njegovim mnogobrojnim sljedbenicima da napuste taj kraj i da se spasu. Sa nevjernicima je ostala Lutova žena koja je zajedno s njima stradala u oluji koju je Bog poslao kao kaznu Lutovom narodu.

Primjer:

Lut'un peygamberliği avratına ne sa'adet virdi Firavu'un kâfirliği Âsiye'ye ne şekavet getürdi.

(Sinan-paşa)

Niti je Lutovo poslanstvo dalo sreću njegovoj ženi Niti je faraonovo nevjerstvo Asiji donijelo nesreću. (odvelo je na put pobune).

lü'lü'-i şehvâr, krupan biser, veliki biser koji pristaje vladarima. Kad se u školjci nađe samo jedan biser ondaje on obično krupan i okrugao i naziva se lü'lü-i şâhvâr ili dürr-i şâhvâr ili lü'lü-i yekdâne ili dürr-i yekdâne.

ma'ârif-i yakîniyye, znanja koja iz sebe isključuju bilo kakvu sumnju, činjenice čija je ispravnost utvrđena.

Mâçîn, južni dio Kine. U poeziji se često spominje zajedno sa *Çîn* (Kina), a pošto su poznate kineske ljepotice to su i ljepotice Mačina simbol ljepote.

Primjer:

Hat-ı yâr ol zülf ucida müśg ile yazmış ki bu Çîn ü Maçîn'de düzülmüş düzd-i dil çengâlidir. (Ahmed-paşa)

Na vrhu solufa je ruka drage mošusom napisala Da je kuka kradljivca srca pripremljena u Kini i Mačinu.

ma'den-i 'acâyib-i mu'cizât, rudnik (izvorište) čudesnih natprirodnih čudesa; atribut za Musa a. s. (Mojsije).

(Sinan-paşa, Tazarrûnâme)

mâh, mjesec v. ay.

mâh-i cânfirûz, mjesec sretne duše, draga, voljena.

mâh-i dilsitân, mjesec koji uzima (osvaja) srce, metaforički: draga.

mâh-i likâ, mjesečeva lica (mâh-mjesec, likâ-lice) jedan od simbola ljepote voljene osobe.

mâhî (ماهى), riba; simbolizira savršenog čovjeka (*insân-i kâmil*) koji je uronuo u ocean spoznaje.

mahlas, pseudonim, pjesničko ime. U pjesmama divanskih pjesnika mahlas se najčešće nalazi u pretposljednjem stihu. Na osnovu njega razjašnjeno je autorstvo neke pjesme jer pjesme u rukopisnim zbirkama (medžmuama, ar. mağmûʻa) obično nemaju naslova. Mahlase su katkada pjesnicima davali i njihovi učitelji, ili su oni bili jednostavno odraz karaktera nekog pjesnika (npr. Sâbit – postojan, pouzdan).

mahlas beyti, stih u kojem se nalazi mahlas, pseudonim pjesnikov.

mahlasnâme, pjesma u kojoj neki stariji i iskusniji pjesnik daje pjesničko ime (mahlas) nekom do tada nepoznatom pjesniku. Na tu pjesmu se obično pjesnik koji je dobio mahlas zahvaljuje također u stihovima u kojima upotrijebi novi *mahlas*.

Mahmûd u Ayâz, Mahmud Gaznevi je poznati vladar Gaznevijske

carevine, Nizâmuddîn Ebu'l--Kâsim Gâzi Mahmûd (970.--1031.), a *Ayâz* je njegov omiljeni sluga. U literaturi se spominju kao primjer ljubavi i međusobnog uvažavanja usprkos statusu u kojem su se nalazili.

mahmûrî (مخموری), pijanstvo, opijenost; u tesavvufu: stanje u kome se čovjek odriče sama sebe.

mahrem, zabranjen, stvar koja se ne smatra ispravnom sa šerijatskog stajališta, osobe s kojim je sa šerijatskog aspekta zabranjeno vjenčati se i koje zbog toga ne treba izbjegavati niti se uklanjati (sakrivati) od njih. Skriven, tajni, osoba od koje se ne kriju tajne.

mâhrûy, mjesecolika, v. mehrûy.

mahv (محو), zbrisati, učiniti da nestane, izbrisati trag nečemu; u tesavvufu: nestajanje djelovanja roba i stapanje u Božanskom djelovanju.

makâm, mjesto i stanje do kojeg čovjek dolazi vlastitim trudom i koje sam podnosi. Čovjek može preći u drugo stanje samo ako učini ono što je nužno da se to stanje promjeni.

makâm-ı a'lâ, najuzvišenije mjesto, najuzvišenije stanje.

makâm-ı 'aşk, stanište evlija, boravište savršenih ljudi koji su se zaljubili gledajući u časnu dušu Božjeg poslanika. makâm-i ceberût, mjesto uzvišenosti, mjesto gdje se nalaze idealni modeli Božanskog znanja i stvaralaštva.

makâm-i lâhût, mjesto lahuta, mjesto Jednosti, mjesto gdje se očituju Božanska svojstva.

makâm-ı mahmûd (مقام محمود), željeno (pohvaljeno) mjesto, misli
se na ono mjesto na Sudnjem
danu na kome će se susreti Muhammed a. s. sa svojim sljedbenicima gdje će se Poslanik zauzimati za opraštanje grijeha onim
svojim sljedbenicima koji su to
zaslužili. Uporište za ovakvo
shvatanje makâm-i mahmûda nalazi se u Kur'anu (al-Isrâ', ajet
79).

makâm-ı nâsût, mjesto gdje borave Božja stvorenja, mjesto boravka ljudi.

makta', posljednji bejt gazela.

maktel, mjesto ili vrijeme pogibije u ime vjere, mjesto gdje osoba postaje *şehîd* (mučenik). U ime pogibije posebno posvećenih osoba priređuju se žalosne ceremonije i izgovaraju se žalopojke (*mersiyye*). Maktel je poseban pjesnički žanr koji obuhvata pjesme s ovom tematikom.

Maktel-i Hüseyin, mjesto pogibije trećeg imama, Husejina. *Maktel-i Hüseyin* je naslov više djela u divanskoj poeziji koja govore o pogibiji Husejina na Kerběli. Djela na ove temu su lirski intonirana sa tragičnim završetkom i oplakivanjem nedužno ubijenog Husejina i njegove porodice. Posebno je mnogo korištena od strane pjesnika šiitske orijentacije ili od pjesnika, pripadnika tesavvufa, koji su gotovo u pravilu skloni šiizmu. Najpoznatije djelo s tematikom pogibije Husejina od nekog turskog pjesnika je Fuzulijeva mesnevija *Hadîkatü's-sü'adâ* (Vrt sretnikâ).

Mâlik-i Dînâr je Ebû Yahyâ Mâlik b. Dînâr, čuveni učenjak, asketa i prijatelj Imâm-i A'zama Abû Hanîfe. Živio je u Basri i umro 131. godine po hidžri (748.-749.). Nije jeo meso. Hrana mu je bila so i hljeb. Izdržavao se prepisivanjem Mushafa i radeći kao nadničar. U poeziji je simbol pobožnosti i skromnosti.

Mânî, kineski (po nekima iranski) slikar koji se spominje u kontekstu zajedno sa Bihzadom, došao je za vrijeme Behrama Šaha Šapura u Perziju. Propovijedao sektu u kojoj su bile pomiješane tekovine zoroastrizma i kršćanstva i stoga pogubljen. Poznata su mu djela Erteng i Erženg (Erjeng). U poeziji se spominje u kontekstu gdje se spominju lijepi prizori koje bi trebalo naslikati.

Primjer:

Görse bu resm-i latifi Mâni vü Bihzad eğer Hayretinden lâl olup ezler idi terk siva. (Fadil-paša Šerifović)

Kad bi ovu prekrasnu sliku vidjeli Mâni i Bihzad Pocrvenjeli bi od čuda i ostavili sve drugo.

Sakf u dîvâre nakşını Mânî Görse olurdu deng u hayrân. (Derviš-paša Bajezidagić)

Kad bi Mani vidio oslikan plafon i zid

zbunjen bi i začuđen ostao.

mânî (مانی), vrsta turske narodne pjesme sa četiri stiha (misrâ') od po sedam slogova.

Mansûr, poznati mutesavvif s nadimkom Haladž (Hallağ). Ime mu je Abû 'l-Mugîs al-Husayn b.Mansûr al-Baydâvî (244.-309. h./857.-922 g.). U historiji tesavvufa je poznat po izreci Ana'l-Haqq (Ja sam suštinska istina, tj. Bog). Time je htio reći da se odrekao svoga "ja" i nestao u Bogu, ali pogubljen je zbog toga što je krivo shvaćen.

mâr, zmija. U divanskoj poeziji često se poredi sa kosom voljene osobe zbog toga što je kosa kao i zmija duga i valovita, a pored toga u zavođenju 'âşika opasna. Također i zmija se poput ašika često nalazi u ruševinama koje u slučaju 'âşika imaju simboliku tekije (harâbât).

Primjer:

Zülfün mü ya gezende siyeh mâr-ı hambeham خمبخم

Kim pâsbân-ı genc-i nıhân-ı miyan olur.

(Nef'î)

Je li to tvoj soluf ili je crna zmija koja se prikrada Ili su to uvojci koji kao stražar čuvaju blago za pojasom?

ma'rifet, spoznaja, znanje, umijeće, znanje kojim se spoznaje suština stvari, sposobnost da se uradi nešto što drugi ne znaju uraditi. Maʻrifet se ne uči iz knjiga, on se doživljava iznutra. Onaj ko znanje stječe iz knjiga zove se 'âlim, a onaj ko spoznaje suštinu stvari udubljujući se u njen smisao zove se 'ârif. 'Ârif je sinonim za sufije. Po tesavvufskom tumačenju marifet je mogućnost da se spozna Božja svemoć i ujedno da se uvidi da čovjek ne zna ništa. Spoznaja Boga naziva se i ma'rifetullâh (v.).

Primjer:

Mekteb-i devlette almış Rûh-ı Kudsiden sebak Ma'rifet dersinde söz kor kutb-i aktab üstine. (Ahmed-paşa)

U školi sreće dobio je lekciju od Duha Svetog Riječ na satu spoznaje-žerava za vrhovnog kutba. maʻrifet-i nefs, spoznaja sebe, vlastitog ega. To je prvi korak ka krajnjem cilju: spoznati Boga (maʻrifetullâh).

ma'rifet şems-i nişân, znanje o suncu i zrncu, čestici, atomu (zerre). Sunce (şems) i sitna čestica (zerre) se spominju u poeziji u kontekstu da se čestica (zerra) ne može vidjeti dok ne obasja sunce.

maʻrifetullah, spoznaja Boga, znanje da postoji samo Bog i spoznaja da je čovjekovo neznanje beskrajno.

Ma'rûf Kerhî (um. 200./815.-16.) jedan od velikih mistika iz drugog stoljeća po hidžri. Poznat je i kao Kerhi jer potječe iz jednog bagdadskog predgrađa koje se zove Kerh. Nema mnogo pouzdanih podataka iz njegove biografije. Po pričanju, roditelji su mu bili kršćani. Protivio se da prizna "trojstvo" i nakon žestokog kažnjavanja pobjegao je od kuće. Kad se upoznao sa imamom 'Alî b. ar-Ridâ-om, prešao je na islam, a za njim su to učinili i njegovi roditelji. Poznat kao sveta osoba, prisutna u poeziji kao simbol svetosti i pobožnosti.

Mârût, jedan od dvojice meleka (anđela) (drugi je *Hârût*), poznatih po vradžbinama, koji su zbog nagovaranja ljudi na griješenje kažnjeni već na ovom svijetu.

mâ-sivâ, ono što je osim, što je mimo nečega. U tesavvufskoj i divanskoj terminologiji *mâ-sivâ* znači "sve ono što nije Bog", "sve osim Boga" pa se često koristi u konstrukciji *mâsivallâh* i *mâsivâ* 'l-Hakk. Sinonim je *mevcûdât* (sve ono što je stvoreno), tj. sve ono što je izvan Stvoritelja. U tesavvufu je cilj osloboditi se svega izvan Boga, tj. ne razmišljati o onome što je *mâsivâ*.

## Primjer:

Usadi božanski korijen drveta "Mâ-sivâ" u bašči srca Dok ti je u ruci testera, sve drugo sasijeci, o Živi!

> (Mejlî, prijevod: S. Trako i L. Hadžiosmanović)

masnûʻ, umjetnički, majstorski. *Gazel-i masnû*ʻ, majstorski spjevan gazel.

mâşâ'Allâh, uzvik oduševljenja koji znači "Ono što Bog hoće!"

ma'şûk, voljeni, onaj kome teži ašik; Bog; u tesavvufu sinonim za Božjeg poslanika Muhammeda a. s.; v. kutbu'l-aktâb, makâm-ı ma'şûk je stupanj časne duše Božjeg poslanika Muhammeda.

## Primjer:

Mašuk kraj tebe prođe bez nikaba No tvoj pogled strancima ode, te On osta iza zastora.

(Hâfiz Şîrâzî, *Divan*, prijevod: Ahmed Ananda)

matbah cânı, derviš u mevlevijskoj tekiji koji služi u kuhinji i koji nema još svoga vođe (*dede*).

matla', prvi polustih neke pjesme.

matla'-i garrâ, svijetli matla. Gazel čiji se svi polustihovi rimuju.

Mazenderân, pokrajina na perzijskoj strani Kaspijskog mora, nekadašnja Hirkanija. U perzijskoj mitologiji je to zemlja čuda, divova i raznih opasnosti, nepristupačna je i brdovita. U njenim brdima stradao je Kavus jer je pao divovima u ruke, no izbavio ga je Rustem, ubivši Bijelog Diva.

mazmûn, značenje, pojam; kao termin označava one riječi, vlastita imena i pojmove koje su preuzete pretežno iz perzijske literature i tako okamenjene se upotrebljavaju u klasičnoj turskoj divanskoj poeziji. Gotovo svi divanski pjesnici od XIII do XIX stoljeća koristili su gotovo iste pojmove (mazmune) i to se smatra jednom od slabosti ove inače bogate literature. Pjesnik koji je pokušavao biti originalan i koristiti neke nove originalne, dotad nekorištene riječi, smatran je osobom koja kvari pravila i njegova poezija nije bila uvažavana.

me'ânî, značenje, smisao, stil, stilistika; jedan je od ogranaka retorike (balâga). Bavi se oblikom rečenice, njenim značenjem i stilom. Važna je komponenta pravilnog izražavanja u okviru divanske poetike.

mebâdiü'n-nihâyât (مبادى النهايات), počela krajnjeg cilja, naređeni ibadeti (farz) kao što su namaz, post, zekat i hadž koji u krajnosti (nihâyet) vode postizanju cilja.

mecâz, metafora, figurativni izraz, preneseno značenje. Mnoge riječi su jedino u svome metaforičnom značenju korištene kao okamenjeni izrazi u divanskoj poeziji.

meclis-ârâ, onaj ko ukrašava skup, ko daje radost skupu.

Primjer:

Gece pervânelerle bezmi germagerm idi şem'in Seher baktım ne şem'-i meclis-ârâ var ne pervâne. (Şeyhulıslam Yahya)

Društvo svijeće je sa noćnim leptiricama bilo u raspoloženju, dobro zagrijano Pogledah ujutro, niti ima svijeće koja raspoloženje daje niti leptira.

meclis-i hüsn, društvo ljepote, v. bezm-i hüsn.

mecmû'a, rukopisni zbornik odabrane književne ili druge građe, često i privatnih zabilješki, koje je autor, sastavljač medžmue najčešće prepisivao za vlastite potrebe. Kako su u medžmuama vrlo često pravljeni izbori pjesama iz divana raznih pjes-

nika čija djela do danas nisu u cijelosti sačuvana tako su medžmue često jedini izvori saznanja o pjesničkom stvaralaštvu nekih pjesnika. Kasnije je medžmua označavala zbornik općenito, a po pojavi štampe medžmuom je nazivan časopis.

Mecnûn-Leyla (Medžnun-Lejla), priča o dvoje mladih, nesretno zaljubljenih, potječe iz arapske književnosti, odakle je prenesena u perzijsku, a odatle u tursku divansku poeziju i narodnu književnost. Mladić Kajs iz plemena Benu Amir zaljubio se u djevojku Lejlu, koja je iz drugog plemena, postaje lud (medžnun) za Lejlom i odlazi u pustinju. Doživljava brojne peripetije i nikad ne ostvaruje svoju ljubav, a Lejla se od ljubavi prema Medžnunu razboli i umire. Medžnun dolazi na grob Lejlin i moli Boga da tu umre. Želja mu je ispunjena. Među pjesnicima koji su s uspjehom obradili ovu legendu najistaknutiji su perzijski pjesnik Nizami i turski pjesnik Fuzuli, ali ovu temu, barem kao simbol, koristi veliki broj pjesnika, među njima i nekolicina Bošnjaka.

Primjer:

Niçün bir zerre mihrün görmez ey meh bu dil-i şeyda Niçün ahvâl-i Mecnûna terahum eylemez Leyla. (Hasan Ziyâ'î) Zašto ovo ludo zaljubljeno srce, o mjeseče, ne vidi ni trunke sunca Zašto se Lejla ne smiluje stanju Medžnuna.

Primjer:

Halımı görse idi ki Mecnûn ağlayub akıdırdı dîdesi hûn.

(Derviš-paša Bajezidagić)

Da je Medžnun vidio moje stanje Zaplakao bi, oči bi mu krv lijevale.

Mecûc, ime jednog plemena koje je zajedno sa plemenom Yecûc (v.) spomenuto u Kur'anu. Simboliziraju narod na stranputici, narod smutljivaca i predznak su Sudnjeg dana.

meczûb, privučen u Božju blizinu, osoba koja je doživjela *cezbe* (v.), koja se oslobodila svojih ljudskih osobina i predala se Bogu i koja je zaronila u more kojim se dospijeva do Istine. Meczûb može dospjeti do stupnja *fenâ* i bez muršida, a također ne može sam postati *murşid* (v.)

medhiye, kasida ili dio kaside u kojoj se hvali osoba kojoj je kasida posvećena. Ta pohvala najčešće nije realna nego se osoba kojoj je posvećena *medhiya* pretjerano, neumjereno hvali ističući njenu dobrotu, velikodušnost, pravdu, snagu i druge vrline u mnogo većoj mjeri.

meh, mjesec, isto i *mâh*. Simbol lica ljepotice.

Mehdî, obećani imam koji se obično spominje pod imenom Imâmu'l-- 'asr i Sâhibu'z-zemân, rođen je u Samarri 256. (868.) godine kao sin jedanaestog imama. Nakon pogibije oca otišao je u zakrivanje (gaybet). Nakon toga, samo u izuzetnim okolnostima, pojavljivao se svojim zamjenicima. Kao prvog zamjenika imam je izabrao Osman ibn Saʻîd Umarija. Nakon četiri zamjenika imam Mehdî je otišao u potpuno zakrivanje i neće se pojaviti do sudnjeg dana. Mehdî je vrlo prisutna ličnost u divanskoj poeziji i posebno u poeziji tesavvufa. Po nekim je vjerovanjima Mehdî ustvari 'Îsâ koji boravi na četvrtom nebu i treba da se pojavi pred Sudnji dan. Po drugim vjerovanjima svako vrijeme ima svoga Mehdija i svoga Deccâla (v.)

Primjer:

Mehdi-i Devr-i zamân vâkif-i esrâr-ı kadîm Hazret-i Fadl-ı Hûdâ kâşif-i Kur'an-ı 'azîm.

(Vahdetî)

Mehdi prolaznog vremena, čuvar starih tajni Uzvišena Božja blagodat (Fazlulah), tumač Kur'ana veličanstvenog.

mehrûy, mjesecolika, ona koja ima lice poput mjeseca, što je ideal ženske ljepote. Primjer:

Müştâkız o mehrûya felekde o kadar kim

Her rûz-ı fırâkı sene-i kâmilemizdir.

(Enderunlu Vâsıf)

Toliku čežnju osjećam za onom mjesecolikom u ovoj vasioni Da mi je jedan dan odvojenosti od nje poput pune godine.

Mekke, Meka, grad u Arabiji u kojem je rođen Muhammed a. s. i u kojem se najprije počeo širiti islam. Meka je i u predislamskoj Arabiji bila važno središte jer se u njoj nalazila Kaʻba (v.). Kako je Meka zabranjena za nemuslimane (harâm), to u poeziji najčešće simbolizira mjesto drage osobe koje je također zabranjeno za sve suparnike (râkib).

mekteb, škola, početna škola. U poeziji mekteb je često mjesto gdje ašik uči osnovna znanja. Prvo slovo alfabeta *elif* podsjeća ga na stas drage.

Primjer:

Mekteb-i gamda elif ögredicek üstâdum Yâduma geldi beladur o boyı şimşadum.

(Hasan Ziyâ'î)

U mektebu brige moj će me učitelj učiti "elif". Pade mi na pamet, to je nesreća, taj stas je moj šimšir. mektup, (ferman) pismo. U divanskoj poeziji lice drage osobe se često identificira s pismom.

Primjer:

Ey Ziyâ'î geldi mektub-ı nigâr itdi bizi Kam-yab u kam-bahş u kâm-rân u kâm-bin.

(Hasan Ziyâ'î)

Ej Zijai, stiglo je pismo drage i učinilo nas sretnim, veselim, ushićenim i zadovoljnim.

melâike-i kirâm, veliki meleci (anđeli). To su: Džebrâ'îl (Gabriel), Mikâ'îl, Isrâ'fîl i Azrâ'îl.

melâmet, odvratnost, gnusoba, prokletstvo, posebno stanje i raspoloženje kod pripadnika nekih derviških redova. To stanje se očituje u vanjskoj zapuštenosti i zanemarivanju svih pojava na ovom svijetu. Melamilik se posebno veže za bajramijski tarikat, i njegov ogranak hamzevije, ali ne samo za njih. Bajramijski derviši vladali su se u skladu sa melametom, ali i pripadnici nekih drugih redova također se ponašaju u skladu sa melametom. Melamije su krili i svoju privrženost Allahu.

Primjer:

Melâmet tekyesnün ihtiyar abdalıyam ben de Mahabbet cür'adanî' sinedür eksilmez esrârı. (Hasan Ziyâ'î) Stari sam abdal melamijske tekije gdje usred taloga čaše ljubavi ne manjka tajni.

Primjer:

Zâhid melâmet sengi ile uşatma gönlûm şîşesin Ta'u itme âgâh olmadun hâl-ı dil-i âgâhuma.

(Ahmed-paşa)

melâmi, derviš koji se ponaša nemarno, odijeva se neuredno, uopće djeluje vrlo zapušteno i nezainteresirano.

melâmilik, način derviškog ponašanja koje se ogleda u nemarnosti i vanjskoj zapuštenosti njegovih pripadnika kako bi time dali do znanja da ne pridaju nikakve važnosti izgledu. Ne postoji ni jedna tekija, zavija ili dergah koje su podigli melamije. Također ne postoji ni jedan šejh koji je dobio icâzet – za rukovođenje redom melamija. Melamilik, dakle, nije red nego način ponašanja derviša određenih redova, najčešće bajramija i drugih ogranaka proisteklih iz toga reda.

melek, anđeo. Često simbolizira voljenu osobu, naročito njeno lice zbog toga što je anđeo, isto kao i voljena osoba nedostupan, nevidljiv.

Primjer:

Ser-fürû idüb ana izzet ile virdi selâm O melek belki rakîb-i harı âdem sandı. (Nev'î)

Pokorno i veličanstveno mu nazva selam A taj anđeo je mislio da je taj čovjek žestok suparnik.

melekül-mevt, melek (anđeo) smrti, Azrâîl, jedan od četiri velika meleka (Džebrâîl, Mikâîl, Isrâfîl i Azrâîl). Spominje se u 11. ajetu, sure as-Sağda.

mellâh-ı bahr-ı tevhîd, mornar na moru Božjeg jedinstva, atribut za Nuha a. s. (Noje).

(Sinan-paşa, Tazarrûnâme)

menâkibnâme, djelo koje opisuje događaje iz života nekog evlije (dobrî) ili vjersko-tesavvufsko djelo koje govori o nadnaravnim moćima evlija. Djela ove vrste su često pomiješana sa legendama nastalim u narodu, a prisutna su u islamskim književnostima od X stoljeća.

men 'aleyha fân, "sve što je na njoj prolazno je", tj. sve je na zemlji prolazno. Ovo je 26. ajet sure ar-Rahmân u kojem se kaže da je sve na zemlji prolazno, a vječan je samo Svemilostivi Bog. Ova se konstrukcija često susreće u tesavvufskoj poeziji.

Menât, jedan od idola predislamskih Arapa, čiji se kip nalazio u Ka'bi. U Kur'anu se spominje sa drugim idolima po imenu Lât i 'Uzzâ. Stanovnici grada Taifa su obožavali Lâta, 'Uzzâ je bio božanstvo plemena Gatafan, a *Menât* plemena Huzejl i Huza. I u poeziji se *Menât* najčešće spominje zajedno sa druga dva idola. Simbolizira i dolopoklonstvo.

menba'-ı envâr-ı Muhammedî, izvor svjetlosti Muhammedove, atribut za Ibrahima a. s.

(Sinan-paşa, Tazarrûnâme)

menba'-i garâib-i kerâmet, izvor čudesnih nadnaravnih moći; atribut za Musa a. s. (Mojsije).

(Sinan-paşa, Tazarrûnâme)

Mennân, veoma dobar, koji mnogo i stalno čini dobročinstva, jedno od 99 lijepih Božjih imena.

menzil, stan, stanište, postaja; po tesavvufskim tumačenjima čovjek mora proći 360 staništa (menzila) od rođenja do prispijevanja do Boga što je krajnji cilj svakog stvorenja.

Primjer:

Gezerdim üç yüz altmış menzili gün gibi şeb tâ- rûz Bu eflâk zümürrüd-fâm bünyâd olmadan evvel.

(Arşî)

Obilazio sam tristo šezdeset staništa kao sunce noću-danju Prije nego što je stvoren ovaj svemir smaragdne boje.

mercân, koralj, koraljni nakit, u divanskoj poeziji simbolizira usta ili usne voljene osobe (ağız, dudak).

Merrîh, Mars, planeta (po starom vjerovanju zvijezda) koja se nalazi na petom nebu. Kod Grka je nazivan Ares, kod Rimljana Mars, a Iranci su ga zvali Behram. Pošto je boje crvene kao krv simbol je vrućine, a sa astrološkog aspekta predskazuje nesreću. Naziva se Merrîh-i ahmer. Gospodari trećim iklîmom (klimatom, oblašću). Na slikama je predstavljen kao mladić koji u jednoj ruci drži mač ili koplje, a u drugoj odsječenu glavu. U književnosti je simbol rata, mača, noža, krvi ili smrti. U islamskoj mitologiji Mars ima zlu moć i ljudima donosi nesreću. Posebno je loš znak kada Mars uđe u znak škorpiona. Po iranskoj mitologiji ovo dolazi otuda što je planete stvorio Ahriman, bog tmine i one mu služe u borbi protiv boga svjetla Ormuzda. Mars je sin Jupitera (Müşterî).

Primjer:

Olup Merrih gelüb ʻakrebde rakkas O sa'at kurmuş anda meclis-i hass.

(Varvari Ali-paşa)

Kad se Mars zaklatio u znaku škorpiona

U tom času zasjedao je carski divan.

Primjer:

U zlobnoj jarosti tražio je Mars oči neprijatelja da ih oslijepi dδk je Jupiter u svom rukavu nosio sreću ovog svijeta.

(Nizami, *Lejla i Medžnun*, preveo: M. Karahodžić)

mersiyye, pjesma sažalnica koja se pjeva da bi se obilježila nečija smrt. U divanskoj poziji za ovu vrstu pjesme se najčešće koristila forma terkîb-i benda. Gotovo da nema nekog značajnijeg pjesnika koji nije opjevao nečiju smrt, a mnogi su pjesnici za teme svojih mersiyya uzimali i tragične događaje iz islamske povijesti kao što je pogibija imama Husejina na Kerbeli i drugi. Međutim u ovoj vrsti poezije najpoznatija je Bakijeva mersiyya u povodu smrti sultana Sulejmana Zakonodavca.

mersiyehân (مرثبه خوان) recitator ili pjevač mersiyye (tužbalice). Najčešće su izvođene mersiyye o smrti imama Husejina i to na sami dan njegove pogibije na Kerbeli, 10. muharrema.

Merve, v. Safâ vü Merve.

Menüçihr, jedan od iranskih vladara iz dinastije Pišdadijana. Sin je Iredža, a unuk Feriduna. Poznat po pravednosti, dobročinstvima i dobrohotnosti, vladao je, po legendi, 120 godina. Također, po legendi, vladao je u vrijeme Musa a. s. (Mojsija).

Meryem, Merjema, Marija, majka Isa a. s. (Isusa). Kći je Imrana koji potječe iz potomstva Davud a. s. (Davida). Spominje se u više sura u Kur'anu (Âl-i 'Imrân, an-Nisâ', Maryam, al-Enbiyâ', Yâ-sîn, at-Tahrîm). U divanskoj poeziji se najčešće spominje kao majka Isa a. s., kao i po začeću uz pomoć meleka Džebraila (an-đela Gabrijela).

Merzûbânnâme, moralističko-didaktičko djelo u prozi čiji je autor Merzûbân b. Rustem (X st.). Turski prijevod se sastoji od 51 priče u deset poglavlja. Djelo je protkano bajkama i basnama koje služe kao ilustracije i primjeri ljudima za moralno i pametno vladanje. Slično je Kelili i Dimni, pričama indijskog porijekla koje su u islamske književnosti (arapsku i tursku) došle posredstvom perzijskog prijevoda.

mescid, muslimanska bogomolja, džamija. U poeziji je mesdžid najčešće simbol vjernikovog srca, ili ljepote drage a pojedini dijelovi mesdžida, kao npr. *mihrâb* (v.) simboliziraju obrve drage.

Primjer:

Mescid-i hüsnünde 'aşkı çün imam itsem gerek Tâk-ı ebrûnâ sücûd-ı ber-devam itsem gerek. (Ahmed-paşa)

Kad bih bio imam za njenu ljubav u mesdžidu ljepote Trebao bih stalno biti na sedždi pred lukom njenih obrva. Mescid-i 'Aksâ, Najudaljenija džamija. Džamija u Kudsu (Jerusalimu) koja je tako prozvana što je u vrijeme pojave islama bila najudaljenija džamija od Mekke, treće po važnosti svetište muslimana u svijetu. Ima posebnu simboliku u divanskoj poeziji i stoga što se u noći Muhammedovog a. s. uspeća na nebo (miradž), on našao u Kudsu kod te džamije. Mjesto srca (kuća srca) ašikovog, mjesto gdje to srce počiva je Mesdžid-i aksa.

Primjer:

Kim ki gark-ı yem-ı aşk olmuş o vahdet bulmuş Lâcerem gönlü evi Mescid-i Aksa oldu.

(Ibrahim Hakkî)

Srce koje uroni u more ljubavi i dospije do svijeta Jednosti To srce nema bilo kakvu kuću, njegova kuća je Mescid-i Aksa.

Mesîh, drugo ime za Isa a. s. (Isusa) kojim je prozvan zbog toga što je dodirom (*mesh*) donosio ozdravljenje teško bolesnim osobama.

Mesîhâ-dem, nadahnut Mesihom, tj. Isaom (Isusom). Pošto je po tradiciji Isa (Isus) liječio bolesne pa čak i oživljavao mrtve, ovaj izraz znači "ono što daje život, što oživljava". Također je ovo atribut za sunce koje ima moć oživljavanja. Pošto se po tradiciji Isa (Isus) nalazi na četvrtom nebu

kao i sunce, *Mesîhâ-dem*, označava kod nekih pjesnika i Isa-a i sunce.

mesîhî, onaj koji pripada Mesihovoj (Isusovoj) vjeri, kršćanin.

mesnevî, vrsta pjesme u divanskoj poeziji, ali i u epskoj, didaktičkoj i vjerskoj literaturi, čiji se stihovi rimuju po principu aa bb cc dd itd. Pjevana je u aruz metru, a zbog jednostavnog rimovanja mesnevija je bila podesna za duže pjesme obično didaktičkog, vjerskog, epskog, a ponekad i ljubavnog sadržaja.

Mesnevî, popularni naziv za poznatu *Mesnevi-i maʻnevî*, najpoznatije djelo Mevlana Dželaluddina Rumija (um. 1273.), poznatog filozofa i sufije na osnovu čijih su učenja njegovi sljedbenici utemeljili red *mevlevilik*.

Primjer:

Merhabâ ey Hazret-i sâhib-kırân-i maʻnevî

Nâzım-i manzûme-i silk-i leâl-i Mesnevî.

(Nef'î)

Dobro došao uzvišeni care duhovnih znanja Pjesniče Mesnevije, spjeva nanizanog na nit bisera.

mesnevîhân, onaj ko čita i tumači *Mesneviju* Mevlana Dželaluddina Rumija.

mest-i biriyâ, nedvojbeni, nesumnjivi pijanac, notorni pijanica i u tesavvufu: čovjek okrenut Božanskoj ljubavi, 'âşik.

Primjer:

Çü devr-i lâledür ihlâs ile kadeh dutalum Nite ki nerkis olur mest-i bîriya olalum. (Şeyhî)

Jer vrijeme tulipana je, iskreno prihvatimo čašu I poput narcisa iskreno se napijmo!

meşiyyet, meşîet, volja, namjera; najčešće Božja volja: *meşiyyet-i ilâhiyye*.

meşreb, ćud, narav, karakter, moral, opredjeljenje, v. *tarîk*.

mevâlid-i siflî, ruda, bilje i životinje koje nastaju sjedinjavanjem četiri elementa pod utjecajem nebesa. Naziva se još i "üç mahsûl" i "mevâlîd-i selâse".

Mevlânâ, naš gospodar, najčešće se koristiumjestocjelovitogimena Muhammed Dželaludin Rûmî – Mevlânâ. Mevlana (umro 1273.) je poznati sufija, pjesnik i pisac na osnovu čijeg učenja su njegovi sljedbenici osnovali mevlevijski derviški red.

mevlevî, pripadnik derviškog reda mevlevilika, mevlevija.

Primjer:

Kâmetün vasfın sabâ zikr itse serv eyler semâ Raks urur lâbŭd Hudâvend-gâr anılsa mevlevi. (Ahmed-paşa)

Opis njenog stasa je kao kad na jutarnjem povjetarcu čempres čini sema

Mevleviju stalno pleše da se pomisli da je vladar.

mevlevilik, tarîkat (derviški red) nastao na osnovu učenja Mevlana Dželaluddina Rumija (1213.-1273.). Smatra se jednim od ortodoksnih derviških redova, mada je ponekad proganjan od strane konzervativne uleme (kâdizâdeler) zbog toga što je u sklopu obreda mevlevija korištena muzika uz koju su derviši plesali. Međutim, muzika je korištena s ciljem povećavanja vjerskog zanosa.

Primjer:

Dönerken etekler yelpâzelenir Dönerken gönülde aşk tazelenir. (Lâ-edrî)

Okrećući se suknje se lepezasto šire Okrećući se u srcu se ljubav osvježava.

mevlevîhâne, mevlevijska tekija.

mevlid, mjesto rođenja; vrsta pjesme u slavu Muhammeda a. s. koja govori o njegovoj biografiji od rođenja do smrti sa naročitim naglaskom na mudžize (čudesa) kojima je bio obdaren, na Mi'râc, na njegov moral, njegove bitke, izgled i ponajviše na

Objavu koja mu je poslana od Boga. Pjesme u slavu Muhammeda a. s. počele su se pjevati još u njegovo vrijeme, a sam rođendan njegov počeo se slaviti mnogo kasnije, tek od doba Fatimida u Egiptu. Osmanski Turci od najranijih vremena proslavljaju Poslanikov rođendan, a već od XIV stoljeća nastaju i poznate pjesme u slavu Muhammeda a. s. Najpoznatija među njima je Vesîletü'n-necât Sulejmana Čelebija (um. 1420.), popularno nazvana Mevlid. Ovaj spjev je prevođen i prepjevavan i na bosanski od strane Hafiza Saliha Gaševića, Muharemage Dizdarevića poznatog kao Muhamed Rušdi i dr. U tradiciji Bošnjaka ove se pjesme, kao i sama proslava Muhammedovog a. s. rođenja, zovu mevlûd.

mey, vino. U divanskoj poeziji vino je sredstvo kojim se rasplamsava ljubav prema Bogu. Zbog boje i ukusa vino se često u poeziji poistovjećuje sa okusom usana drage, a slovo m (\*) poistovjećuje se oblikom usana drage. U istom značenju se koriste i riječi sahbâ, bâde, şarap, rez, cur'a, duhter-i rez, bintu'l-'ineb, hamr.

Primjer:

Mey meclisinde ol sanem-i mey--perestümün Gûya dehan-ı bî- bedeli meyde mimdüz. (Hasan Ziyâ'î) Taj idol moje vinske molitve na vinskom skupu su usne (slovo "m") na vinu govorećih usta bez premca.

mey-i hamrâ, crveno vino.

meydân, trg, središnji prostor u nekom gradu; u tesavvufu: svijet, sve stvoreno, kod bektašija i mevlevija: središnji prostor u tekiji gdje se obavlja ceremonija.

meydânci, osoba koja u mevlevijskoj ili bektašijskoj tekiji održava red, pazi na čistoću, stere kožice, održava svjetiljke i dr.

meyhâne (meygede, hûmhâne, harâbât), mjesto gdje se pije piće (mey-vino hâne-kuća). U tesavvufskoj terminologiji meyhâne (krčma) je tekija, tj. mjesto gdje se pije piće ljubavi.

Primjer:

Mescidde riya-pişeler itsün ko riyayı Meyhaneye gel kim ne riya var ne mürâyı. (Şeyhulislam Yahya)

Neka dvoličnjaka u bogomolji, ostavi licemjerje Dođi u krčmu, tu nema ni licemjerja ni dvoličnjaka.

meykede (meygede), krčma, mjesto gdje se toči vino. U prenesenom značenju tekija, sastajalište derviša, v. *meyhâne*.

meykede (meygede)-i 'âlem-i cân, mejhana (krčma) duhovnog (duševnog) svijeta, mjesto gdje se svijet duša napaja.

mezheb, put, pravac kretanja. Poslije smrti Muhammeda a. s. među njegovim sljedbenicima su se pojavile razlike u tumačenju puta kojim treba ići u prakticiranju vjere. Najprije su se izdvojili muteziliti koji su poricali postojanje sudbine, a poslije njih otvoren je put otvaranju i drugih načina tumačenja islama. Četiri velika mezheba u sunijskom islamu su hanefijski, šafijski, malikijski i hanbelijski, dok šiiti imaju samo jedan mezheb.

meze, slast, ukus, jelo uz piće, zabaya.

Mısır, Egipat. U poeziji je to zemlja u koju se, nakon odlaska iz Ken'ana, nastanio Jusuf. Zato se Jusuf naziva Yûsuf-i Ken'ân, ali i Yûsuf-i Mısır. Egipat je, u poeziji, zemlja blagostanja.

Primjer:

Sen güzellik ülkesinin sultanısın Yusuf u bırak Misır'da sultan olsun.

(Hasan Ziyâ'î)

Ti si vladarica zemlje ljepote Ostavi Jusufa da bi bila vladarica Egipta.

mısrâ', polustih, najmanja pjesnička mjera u islamskim književnostima koja ima svoj metar; dva *misrâ'a* čine *beyit* što je osnova svake pjesme divanske poezije.

mihr, sunce, v. *şems, aftâb, güneş*. Simbol je voljene osobe koja sija i grije kao sunce, osvjetljava i razveseljava svoju okolinu.

Primjer:

Geyüb zerrîn libas ol mihr-i âlem Münevver kıldı dünyâyı ser-â ser. (Nev'î)

To sunce svijeta, obukavši zlatnu odjeću

S kraja na kraj osvijetlilo je svijet.

mihrâb, pročelje u mesdžidu (džamiji) u kojem stoji imam (predvodnik u molitvi). Obično je mihrab polukružnog oblika i stoga se u poeziji gotovo redovno poistovjećuje sa lukom obrva drage (kaş). I kao što se moli u mihrabu tako se moli i pred obrvama drage.

mihr ü mâh, sunce i mjesec. Obje ove riječi zajedno i pojedinačno najčešće se porede sa licem voljene osobe.

Mihr ü Mâh, stara iranska ljubavna priča, prevedena i prerađena i na osmanskom turskom jeziku u mesnevi stihovima.

Mihr ü Müşterî, klasična perzijska ljubavna priča opjevana od više pjesnika u formi mesnevi stihova. Najpoznatiji pjesnik koji je opjevao ovu ljubavnu avanturu dvoje mladih je Tebrîzli Šemseddîn Muhammed

'Assâr (um. 1382.-1383.), a djelo je prevedeno i prerađeno od sedam osmanskih turskih pjesnika. Prvi je ovu mesneviju prepjevao Hassan po naredbi Murada II (1431.).

Mihr ü Vefâ, klasična perzijska ljubavna priča u mesnevi stihovima, koja ima svoj pandan i u turskoj književnosti već od XI stoljeća (Ummî İsâ).

mihter-i 'asker-i Isrâ'îliyyân, predvodnik israilićanske vojske; sinonim za Musa a. s. (Mojsije).

(Sinan-paşa, Tezarrûnâme)

Mîkâ'îl, jedan od četiri velika meleka koji je zadužen za prirodne pojave kao što su sunce, kiša, vjetar, nicanje i rast bilja, a osim toga dužnost mu je da dijeli opskrbu koju je Bog odredio. Jedan je od onih koji nose 'arş.

Minüçehr, v. Menüçehr.

mi'râc (miradž), stepenice, uspon Muhammeda a. s. na nebo koji se dogodio u noći 27. redžeba. O tome se govori u kuranskoj suri al-Isrâ'. Naime, te noći je Muhammed a. s. došao iz Mekke u Mescid-i 'aksâ (Mesdžidu 'l-aksa) u Kudsu (Jerusalimu), a odatle se uspeo na nebo do Sidretu'l-muntehâ (v.). Na nebu se susreo sa melecima i Božjim poslanicima, a zatim se uspeo do Božjeg arša gdje je primio Božja naređenja.

Miradž je gotovo nezaobilazna tema većine divanskih pjesnika, a neki su tom događaju posvetili čitave poeme miradžije.

mi'râciyye, pjesma koja govori o Muhammedovom a. s. uspeću na nebo.

mir'âtu'l-'âlem, ogledalo svijeta; Istina, Bog. Svako stvorenje vidi sebe onako kako se odražava u Istini. Isto i 'âlemin 'aynası.

Mirrîh, Mars, v. Merrîh.

misk, mošus, miris. Obično se koristi kako bi se izrazilo koliko miriše kosa voljene osobe.

miskîn, siromah, bijednik; u tesavuufskoj terminologiji miskîn označava osobu koja nema nikakvog imetka i koja ne želi nikome pripadati osim Bogu.

mîzân, vaga. U poeziji se ova riječ koristi kada se govori o Sudnjem danu pa se spominje vaga na kojoj će se mjeriti čovjekova dobra i loša djela. Kod koga prevagnu dobra djela ići će na desnu stranu, a kod koga prevagnu loša djela ići će na lijevu stranu. Drugo značenje ove riječi korištene u poeziji je astrološki znak sazviježđa vage.

Primjer:

Bu suçlarla beni tartarsa Rahman Kırılır arsa-i mahşerde mîzân.

(Mesîhî)

Kad bi me s ovim grijesima vagao Milostivi Na Trgu suđenja slomila bi se vaga.

mîzânu'l-'âlem, mjera (vaga) svijeta, čovjek. U tes. (vahdet-i vucûd) svijet je veliki čovjek, a čovjek je mali svijet (mikrokozmos).

molla, učenjak, teolog, kadija, čovjek visokog porijekla.

Molla Câmî, 'Abdurrahmân Câmî (um. 1492.), veliki perzijski učenjak i pjesnik, uzor mnogim osmanskim divanskim pjesnicima. Smatra se posljednjim velikim perzijskim klasikom.

Molla-yi Rûm, učenjak Ruma (Anadolije), popularni naziv za Mevlana Dželaluddina Rumija.

Primjer:

Ya'nî sırru'llâh-i a'zam Hazret-i Mollâ-yi Rûm Kim odur ma'nîde sâhib-mesned-i Keyhusrevî.

(Nef'î)

To jest najveća Božja tajna Mevlana Rumi Koji nosi carsku titulu duhovnog znanja.

Monla Hunkâr, v. Hazret-i Monla i Molla-yi Rûm.

mû (mûy), dlaka. Simbolizira jednoću, jednost (Božju). Često se koristi u stihovima u značenju tankog (vitkog) stasa voljene osobe (sevgili), a nekad označava trepavice (kirpik). Primjer:

Yaş düker Ahmed yanagunla miyanun yadına Dîde-i ter-dameninde çünki mûdur çarene.

mu'allakâtü's-seb'a, sedam muallaka. Muallake su pjesme koje su proglašane pobjedničkim na sajmovima koji su se održavali kod Arapa u predislamsko doba. Kao pobjedničke, ove su se pjesme vješale na vrata Ka'be. Svi pjesnici ovih sedam pobjedničkih kasida (muallaka) živjeli su u stoljeću prije pojave islama, a samo je jedan (Lebîb) doživio objavu islama i postao musliman. Ove se pjesme smatraju klasikom arapske poezije, prije pojave štampe su mnogo prepisivane, komentirane i prevođene, a u posljednjem stoljeću ima veliki broj njihovih izdanja na svim velikim svjetskim jezicima.

mu'âmelât, tesavvufski postupci vezani za rad, pobožnost i poslušnost. Ovim se postupcima približava savršenstvu odnosno omogućava čovjeku da postane *insân-i kâmil* (savršen, potpun čovjek).

muʻammā, zagonetka. U divanskoj poeziji se često susreću zagonetke u stihovima .

mucarradât, svijet duhovne suštine.

mücerredât makâmı, mjesto gdje borave samo bestjelesna bića, me-

leci (anđeli) i duše. Isto i *hazîre-i kuds* (v.)

muʻcize, čudo, natprirodna stanja i moći kojima su bili obdareni Božji poslanici da bi lakše uvjerili ljude u svoju božansku misiju.

mûğ, vatropoklonik, svećenik vatropokloničke, zoroastrovske vjere. Po prihvatanju islama, mugovima su nazivani krčmari, a pošto je krčma sinonim za tekiju, to su krčmari pročelnici tekije.

mugân, množina od *mûg*. Mug označava vatropokloničkog svećenika. U tesavvufu je *pîr-i mu-gân* pročelnik jednog derviškog reda.

muhakkak, vrsta arapskog pisma koje je nastalo od kufskog pisma. Odlikuje se krupnoćom i razgovjetnošću.

Muhammad b. 'Alî Bâkir, peti je imam u hijerarhiji dvanaest šiitskih imama. Živio je u Medini gdje se okupljalo oko njega mnogo vjernika. Imao je mogućnost da razglasi istine o islamu i o Poslanikovoj obitelji koje se prije nisu mogle širiti. Umro je (otrovan) 114. g. h (732.).

Primjer:

Hazret-i 'Abid ü Bakir şeh-i hayl-i fukarâ 'Izzet-i Ca'fer-i Sadik siper-i tîr-i kazâ. (Vahdetî) Uzvišeni Abid i Bakir, šah sirotinje Slavni Džafer Sadik, štit od strijele nesreće.

Muhammad b. 'Alî Tekiyy, Cevâd, deveti imam kod šiita, rođen 195./809. u Medini, a umro (otrovan) 220./835. godine. Pokopan je u Kazimejnu kod Bagdada, kod svoga djeda Mûse ibni Ca'fer Kâzima.

Muhammediyye, vjersko tesavvufsko djelo u stihovima koje je napisao Yazıcıoğlu Mehmed (um. 1451.). Isti autor je napisao djelo na arapskom jeziku pod naslovom Megâribu'z-zamân li--gurûbi'l-eşyâ fi'l- 'ayn ve'l-''iyân, a onda je to djelo preveo na turski jezik u prozi njegov brat Ahmed Bîcân Yazıcıoğlu. Na kraju je opet Yazıcıoğlu Mehmed napravio izbor iz prijevoda svoga brata i taj izbor prepjevao na turskom jeziku. Djelo sadrži tri dijela: u prvom u 1.413 distiha govori o stvaranju svijeta, o Muhammedovom a. s. svjetlu, o džennetu, džehennnemu, o zemljama, nebesima, u drugom dijelu (stihovi 1414-4756) govori o svim Božjim poslanicima od Adema do Muhammeda, a onda opširno iznosi Muhamedovu biografiju od rođenja do smrti i posebno u 285 bejtova govori o mi'râcu (miradž - Muhammedovo a. s. uznesenje na nebo), o Muhammedovoj porodici, o pravovjernim halifama, o smrti Hasana i Husejina, Poslanikovih unuka. U trećem dijelu (stihovi od 4757-8765) govori o znacima sudnjeg dana, o pojavi Deccâla (v.), o Isaovom poslanstvu, o Yecûcu i Mecûcu (v.), zatim govori o tome kako je usnio Muhammeda a. s. i svoga murșida, Haci Bayrama Velija koji su ga ponukali da spjeva ovo djelo, a usput daje podatke i o svojim učiteljima. Djelo je veoma rašireno među svim turkijskim narodima, prevođeno je još od samog nastanka na druge jezike, a neki njegovi dijelovi su uglazbljeni i oni koji su ga melodiozno izvodili (muhamediyyehân), kao i oni koji su ovo djelo znali napamet, smatrani su posebno privilegiranim osobama. Djelo je ostavilo vidljivog traga u divanskoj poeziji i često se citira od strane divanskih pjesnika.

muhammes, pjesma sastavljena od strofa sa po pet stihova (misrâ'). U prvoj strofi se rimuju svi stihovi, a u kasnijim se rimuje samo posljednji stih sa posljednjim stihom prve strofe. Postoji mišljenje da su neke najljepše pjesme divanske poezije spjevane u formi murabba'-a, muhammesa i museddesa.

muharremiyye, pjesma, najčešće kasida, spjevana povodom nove godine tj. prvog dana mjeseca muharrema, ili povodom obilježavanja godišnjice bitke na Kerbeli u kojoj je poginuo treći imam, Husejin sin Alije. Obično

su ovakve pjesme posvećivane velikanima od kojih se očekivala nagrada, ili s ciljem da se prokune kerbelanska tragedija.

muhibb, onaj koji voli. U tasavvufu je *muhibb* osoba koja je tek
pristupila u derviško bratstvo,
a to se posebno odnosi na pripadnike mevlevijskog i bektašijskog tarikata. Kod mevlevija
su imali posebno mjesto u tekiji, ali nisu učestvovali u zikru.

Mu'în, pomagač, pomoćnik; jedno od 99 Božjih imena.

mukâbele, nalaziti se jedan preko puta drugog, susretati se; zajedničko okupljanje u tekiji radi izvođenja zikra kada se derviši poredaju ukrug i nalaze se jedni preko puta drugih. Dan kada se derviši okupljaju na zajedničku molitvu se zove mukâbele günü.

mukâbele-i şerîf, skup mevlevija na zajedničku molitvu (zikr). Isto i mukâbele günü.

mum, svijeća, predmet ljubavi leptira (ašika), koji na njenom plamenu sagori.

murabba', pjesma sastavaljena od strofa sa po četiri stiha (misra). U prvoj strofi se rimuju svi stihovi, a u kasnijim strofama se rimuje samo četvrti (posljednji) stih sa završetkom prethodne strofe. Ako se posljednji stih svake strofe ponavlja, onda se takav murabba' zove mütekerrir murabba'. Ova vrsta pjesama sadrži obično od 4 do 8 strofa. U osmanskoj divanskoj književnosti zastupljena je naročito u XVI stoljeću, kada je ta književnost bila na svome vrhuncu.

murassa', podudaranje dvije rečenice ili dva stiha po broju riječi, po metru i rimi.

murîd, onaj koji nešto želi, u tesavvufskoj terminologiji znači onaj koji želi biti pokoran šejhu, derviš koji slijedi upute šejha, v. sâlik.

murtezâ, odabran, onaj koji se sviđa, atribut hz. Alije, četvrtog halife i prvog šiitskog imama.

Mûsâ (Mojsije), Božji poslanik, poslan Israilićanima, koji je poveo svoj narod u oslobođenje od faraonske tiranije u Egiptu. Najprije je pobjegao iz Egipta iz straha od faraonskog bijesa, a nakon deset godina i Božje objave koju je dobio na Sinajskoj gori, vraća se u Egipat, poziva faraona u vjeru u jednoga Boga, a kada ovaj to odbija, okuplja Israilićane i s njima, suočavajući se s mnogim preprekama, bježi u zemlju Ken'ân. Ostavio je iza sebe nasljednika Yûşâ i umro je kad je imao 120 godina. Bio je obdaren mnogim čudesima kojima je uvjeravao faraona, ali i svoje sunarodnjake u misiju koja mu je povjerena od Boga. U Kur'anu se spominje u više sura i u 461 ajetu. U divanskoj poeziji se spominju neka od tih čudesa (pretvaranje štapa u zmiju, rastavljanje Crvenog mora da bi njegov narod mogao proći i pobjeći od faraonove vojske itd).

Mûsâ ibni Ca'fer Kâzım, sedmi imam u sistemu od dvanaest imama. Rođen je 128. (744.), a otrovan u zatvoru 183. (799.). Bio je suvremenik abasidskih halifa Mensûra, Hâdija, Mehdija i Hârûna. Živio je u vrlo teškim vremenima dok ga Harun nije uhapsio u Medini, odatle odveden u Basru pa u Bagdad gdje je robijao četiri godine i najzad otrovan. U nizu imama koje kao svoje uzore spominje pjesnik Vahdetî je i Mûsa Kâzım.

Primjer:

Musa-i Kâzım ile ol şeh-i teslim ü Rida Şeh Tâkı ile Nâki tac-i ru'ûs-i fusaha. (Vahdetî)

I Musa Kâzım taj šah pokornosti i Riza Šah Tâki i Nâki, kruna poglavara rječitosti.

musammat, zajedničko ime koje se daje pjesmama u divanskoj poeziji koje se sastoje iz strofa od četiri do deset misra-a. Strofe od četiri misra-a zovu se murebba', od pet muhammes, od šest museddes, od sedam musebba', od osam *musemmen*, od devet su rijetko korišteni a zvali su se *mutesse* i od deset misra-a *muʻaşşer*. Musammat može biti i gazel koji ima rimu na sredini i na kraju svakog polustiha, misra-a.

Mushaf, ispisani tekst Kur'ana. U poeziji je simbol za ljepotu, a također i ajeti ili sure pojedinačno simboliziraju ljepotu.

Primjer:

Âyet-i hûsnüle sen vaslun harame itdün bana Ben haramî çeşmüne kanum halâl itmek neden. (Ahmed-paşa)

Sa ajetima (znacima) svoje ljepote ti si mi zabranila svoj dolazak Zato ću halaliti (oprostiti) svoju krv za tvoje hajdučke oči.

- musarra' (gazel-i musarrâ), vrsta gazela u kojem se rimuju svi polustihovi (mısrâ').
- mutarraf tahmîs, sačinjavanje strofa od po pet stihova na taj način da se prvi i posljednji stih (misra) uzme od nekog pjesnika između kojih pjesnik *tahmîsa* ubacuje svoja tri stiha.
- mutavvel, produženi gazel koji ima više od dvanaest distiha (bejtova).
- mu'tekif, onaj koji se osami u džamiji ili tekiji radi molitve; tj. onaj koji uđe u i'tikâf (v.).

- mu'tezile, frakcija (mezheb) koja se odvojila od sunitskog učenja po tome što ne priznaju sudbinu. Osim toga oni se smatraju racionalistima jer je po njihovom učenju dopušteno analizirati i kritizirati svaku temu vezanu za osnove islama. Pripadnici ovoga pravca nisu davali prednost u pravu naslijeđivanja hilafeta ni Ebu Bekiru ni Aliji i ostali su neutralni u međusobnim borbama ove dvije suprotstavljene strane. Mu'tezila je smatrana službenom ideologijom dinastije Abasida.
- mutme'inne, opis duše u četvrtom stupnju pri kojem je ona sigurna, bez straha i brige, v. *nefs-i mutme'inne*.
- mutrib, svirač, pjevač, osoba zadužena da zabavi društvo.
- mutribhâne, mjesto u mevlevijskoj tekiji gdje se nalaze svirač naja (neyzen), bubnjar (kudumzen) i ceremonijal majstor (âyînhân).
- Mûtû kabla an tamûtû, (ar.) "Umrite prije nego što umrete!". Poznata tesavvufska izreka koja govori o tome da se na ovom svijetu treba proći svih užitaka i živjeti samo za onaj svijet. Smatra se da je ovakav stav prema životu na ovom svijetu preuzet iz nirvane u indijskoj filozofiji.
- mübeşşir-i Ahmed ü musaddık-ı Mûsâ, navjestitelj Ahmeda (Mu-

hammeda a. s.) i potvrditelj Musa a. s.; sinonim za Isa a. s. (Isus).

(Sinan-paşa, Tazarrûnâme)

mücâvir-i harem-i Rahmânî, Onaj koji obilazi sveti harem Svemilostivog, ko boravi i moli se u tome haremu; sinonim za Ibrahima a. s. (Abraham).

(Sinan-paşa, Tazarrûnâme)

mürg (kuş, tayr), ptica. Simbol je poleta duše, često je metafora za derviša čija duša leti u visine u susret Sveopćem Bitku. Jedno od najvažnijih djela u kojemu su tesavvufski i divanski pjesnici crpili inspiraciju o lijetu ptica ka svome velikom cilju je djelo perzijskog klasičnog pjesnika i šejha Feriduddina Attara Mantiku 't-tayr (Govor ptica). Neke od ptica imaju posebnu ulogu u mističkoj poeziji, a to su prije svih slavuj (bülbül, 'andelîb), pupavac (hudhud), papagaj (tûtî), soko (şâhin, bâz, şâhbâz), golub (güvercin), paun (tâvûs) i posebno mitska ptica feniks ('ankâ, sîmurg). Patka (erdek), koja život provodi u vodi perući se, simbolizira samo izvanjsko pridržavanje vjerskih obreda bez udubljivanja u njihovo značenje.

mürg-i bâl şikeste, ptica slomljenih krila; u poeziji je česta slika srca slomljenog ljubavlju. Primjer:

Dil bu hevâ ile kafes-i teng sînede Mânend-i mürg-bâl -şikeste tapân olur.

(Nef'î)

U tijesnom kafezu te strasti i mojih grudi, srce podrhtava poput ptice slomljenih krila.

mürg-ı cân, ptica duše.

Primjer:

Irişür bir dem ki mürg-1 canunı sayd eyleyüp Nagehan şehbâz-1 ömr-1 bî-karâr elden gider.

(Taşlicali Yahya-bey)

iščezne.

Dođe tako vrijeme da loveći pticu duše Soko nestalnog života iznenada

mürg-i Îsâ, Isaova (Isusova) ptica, šišmiš; postoji legenda da je Isa a. s. napravio ovu pticu od blata i da ju je Bog oživio, međutim, kad je poletjela, pošto je imala slab vid, pala je i uginula. Bog je poslije toga stvorio istu pticu (šišmiša) koji je zbog toga što je Isaov izum prozvana Isaova ptica. Također i huffâş.

mübtedî, početnik u hijerarhiji mevlevijskih derviša, koji se još naziva i *cân*.

mühmel, stih kojim se zbrajanjem vrijednosti slova izražava datum i to na takav način da se u zbir uzimaju samo slova bez tačaka.

müje, vjeđa, trepavica. v. müjgân. U divanskoj poeziji: strelica kojom voljena osoba (sevgili) gađa zaljubljenika ('âşik).

müjgân, vjeđe, trepavice. Kako oko ima posebnu simboliku u divanskoj poeziji, i trepavice označavaju oružje kojim se osvaja draga osoba; strijela, mač, vrh koplja oštrica od koje strada 'âşik (v.).

## Primjer:

Koga laso njenih trepavica privuče, vrhovi njenih trepavica ga ponovo udalje. (Nizami: Lejla i Medžnun) (prijevod: M. Karahodžić)

mülemma', vrsta pjesme u islamskim književnostima u kojoj se smjenjuju stihovi na raznim jezicima, npr. na arapskom, perzijskom i turskom, a u Bosni susrećemo, istina vrlo rijetko, i pjesme u kojima je u kombinaciji i bosanski jezik. Pjevanje ovakvih pjesama je vrlo složeno jer je teško bilo stvarati stihove sa istim metrom na jezicima različitih struktura.

mülheme, dobre i istinite stvari koje su čovjeku došle Božanskim nadahnućem.

mülhime, karakteristika duše u njenom trećem stupnju (stadiju). U ovom stadiju duša pomoću nadahnuća spoznaje istinu.

mümkinât, stvorenja kojima je potrebno još nešto (neko) da bi postojala. Sve što postoji u svemiru vezano je (ovisno je) za nešto drugo. To što treba tim stvorenjima (ili materijalnom svijetu općenito) je Bog.

münâcât, obraćanje Bogu, vrsta pjesama u kojima se pjesnik obraća Bogu. Najčešće su se munadžati pjevali u formi kaside, ali ih ima i u formi gazela ili kit'e. Ova pjesnička vrsta potječe iz perzijske literature, a kod Turaka se počela koristiti još u predosmansko doba, u XII stoljeću.

müneccim, astronom, čovjek koji na osnovu položaja zvijezda na nebu proriče događaje. Na osnovu njegovih pretskazivanja kretalo se u rat, davala se novorođenoj djeci imena.

Münkir ve Nekîr, dvojica meleka (anđela) koja će ispitivati umrlog u grobu i kažnjavati ga ako je to potrebno.

münşe'ât, zbirka pisama ili kraćih proznih sastava. Imaju tri vrste munšeata: zbirke zvaničnih pisama i akata državnika, uzoraka pisama koji su sastavljani kao uputstva običnim ljudima za pisanje pisama i zbirke pisama sa književnom vrijednošću koja su sastavljali obično pjesnici divanske poezije. Među

ovim posljednjima su najpoznatije zbirke pisama Nerkesije Sarajlije, Veysîja, Şerîfa, Sabrija i drugih.

münşî, pisac umjetničke proze.

mürebbî, zamjenik muršida u tekiji, osoba koju je šejh ovlastio da u njegovoj odsutnosti rješava probleme.

müretteb dîvân, sređena zbirka pjesama (dîvan), u kojoj su pjesme poredane po određenim strogo propisanim principima (najprije: tevhîd, münâcât, na't, kasîde, gazeli (poredani po alfabetu), rubâ'ije, kit'e i dr.).

mürg-i hevâ, ptica koja može dugo ostati u zraku; želja, strast.

mürîd, onaj koji želi, koji namjerava, koji odlučuje. Osoba koja je svoju volju potpuno prepustila Bogu i priklonila se u potpunosti Božjoj volji. U tarikatu to označava čovjeka koji pripada tarikatu, ali još nije dospio do stupnja sulûka. Murid je predan šejhu i na svom putu napredovanju mora u potpunosti slijediti njegove upute.

mürşid, onaj koji vodi pravim putem, u tesavvufskoj terminologiji označava šejha, pročelnika nekog derviškog reda čije upute slušaju derviši (sâlik, murîd).

mürşid-i kâmil, savršen vođa. Da bi se čovjek okrenuo samo Bogu i prošao se svega drugog, pored njegova vlastitog truda i isposništva potrebno se priključiti savršenom vođi – *murşid-i kâmilu*.

müseccâ, rimovana proza. Ovaj način književnog izražavanja naročito je korišten pri pisanju komentara.

müseddes, pjesma sastavljena od strofa po šest stihova koje imaju istu rimu. U prvoj strofi se rimuju svi stihovi, u drugoj se rimuje pet stihova, a šesti ima rimu prve strofe itd. Ovakve pjesme se obično sastoje od pet do osam strofa. Zastupljene su u većoj mjeri kod pjesnika klasičnog perioda, u XVI stoljeću, a naročito impozantan broj (21) ih susrećemo u *Divanu* Mahira Bošnjaka (1649.-1710.) u XVII st.

müselsel, povezivanje u lanac; vrsta pjesme, najčešće gazela, čiji se svi stihovi rimuju.

müstezâd, vrsta pjesme u klasičnoj osmanskoj književnosti u kojoj se poslije dva duža stiha pojavljuje jedan kraći (dodatak – ziyâde), zbog toga se pjesma i zove müstezâd što znači produžen, s dodatkom.

müşâhede, nešto očima vidjeti, osvjedočiti se licem u lice. U tesavvufu znači "srcem vidjeti Boga" kao da si Ga očima vidio. Onaj ko je napustio mnoštvo i došao do "Jednoga" vidi svijet samo kao dio Općeg bitka, kao odraz Boga.

- müşattar, pjesnička vrsta koja se tvori na takav način da se između dva stiha (misrâʿa,) ubace druga dva misrâʿa. Ovaj se postupak nazivao teştîr.
- müşg, isto kao *misk*, mošus, poseban istočnjački miris koji se dobija od gazele v. *misk*; *müşg-i nâb*, čisti mošus.

Primjer:

Dest-i sabâ saçunı dağıtdukca sanurum Bezm-i bahârda saçınur muşg-i nâb gül. (Ahmed-paşa)

Dok ruka jutarnjeg povjetarca raspršuje tvoju kosu, pomislim da ruža raspršuje čisti mošus u društvu proljetnom.

Müşterî, planeta (po starom vjerovanju zvijezda) koju su Grci nazivali Zeus, a Rimljani Jupiter. Simbolizira najveću sreću. Boja ove zvijezde je žuta, karakter žestok, ali umjeren. Gospodar je drugog *iklîma* (klimata, oblasti). Sudac je na nebesima. U književnosti se spominje kao simbol blagodati, nesebičnosti i sreće. Onaj koji je pod zaštitom

ove zvijezde je tankoćutan, na visokom stupnju i sretan. Lijepo govori i fino se ponaša.

- mütekerrir, u pjesmama tipa musammat, ponavljanje jednog misrâ'a na kraju svake strofe.
- müttekâ, stanje budnosti derviša u vrijeme kad se nalaze u *çili* ili u *halvetu*. Cilj je derviša da u toku priprema pristupu u red nikad čvrsto ne zaspu.
- müzdevic, onaj koji je u paru s nekim, jedan od dva u paru; u poeziji: riječ koja se rimuje s nekom drugom riječju, u *musammatima*, posljednja riječ svake strofe koja se rimuje sa posljednjom riječi iz prve strofe.
- müzehhib, pozlatar, osoba koja se bavi ukrašavanjem (iluminacijom) rukopisa bojom napravljenom od zlata. Ovaj zanat je bio veoma cijenjen naročito pri izradi skupocijenih rukopisa rađenih za dvor ili druge uglednike.
- müzeyyel, gazel koji sadrži više od 12 stihova što se smatra graničnim brojem stihova za jedan gazel; v. *gazel*.

Nâbî, (1642.-1712.), poznati divanski pjesnik koji je lansirao poseban stil u poeziji. *nâbîyâne* (v.).

nåbîyâne, gazeli pisani na način *Nâbi-ja* (v.), divanskog pjesnika s kraja XVII i početka XVIII stoljeća, što je predstavljalo poseban stil u okviru divanske poezije.

Nabukodonosor, v. Buhtu'n-Nasr.

nâdân, neznalica, ignorant, neodgojen, grub. Sufije koriste ovaj termin kako bi ukazali na osobu koja ne pripada tesavvufu, a divanski pjesnici njome imenuju suparnika 'âşiku u ljubavi prema voljenoj osobi.

Nâhîd, Venera, v. Zühre.

Nahnu kasamnâ, (ar. "Mi smo podijelili"). Riječi iz Kur'ana (az-Zuhruf, 32) u kojima se govori kako je Bog odredio sudbinu svakog stvorenja još u fazi prije stvaranja svijeta. U poeziji se često koristi ovaj izraz kao iktibâs (utkivanje kur'anskog teksta u stih, doslovno citiranje).

nakîbü'l-eşrâf, predstavnik *şerîfa* (potomaka Muhammeda a. s.) u jednom gradu ili regiji. U

Osmanskom carstvu je spadao u hijerarhiju uleme.

nakkâş, slikar, osoba koja slika nakş (v.). Često se riječ nakkâş upotrebljava kad se govori o Mâniju kao najpoznatijem slikaru, ali katkad se u stihovima ovim terminom želi ukazati na Boga kao "vrhovnog slikara" koji je stvorio sliku prirode.

Primjer:

Kirpügüm haddüm hâyâlin şoyle rangîn yazdı kim Kıl kalemle resm idemezler anı nakkaşlar. (Ahmed-paşa)

naks, crtež, slika. U stihovima ponekad znači pismo. Općenito u
divanskoj poeziji označava izgled lica drage osobe sa kosom,
sitnim dlačicama i madežom,
izgled obraza i usana što, zajedno sa izgledom neba, predstavlja prizor raja. Vrlo često
naks u poeziji simbolizira crteže Mânija (v.) i to one sadržane u njegovu djelu Nigâristân
(v.).

Primjer:

Resm etmişem gözümde hayalumi gûÿiyâ Nakş-ı nigârı sâgar-ı mercana yazmışam. (Ahmed-paşa)

nakşibendilik (nakşibendiyye), derviški red koji je oblikovao Muhammed Behâ'uddîn Nakšibend u XIV stoljeću na osnovu učenja Abû Ya'kûb Yûsufa Hemedânija (um. 1140.) i 'Abdulhâlika Gucduvânija (um. 1220.). Postoji javni i tajni *zikr* nakšibendija, a njih inače karakterizira ortodoksni pristup islamu, čistoća, krotkost i uljudnost.

nâle-i Eyyubî, jecaj (naricanje) Božjeg poslanika Ejjuba (Job). Ejub
je jedan od Božjih poslanika iz
jevrejskog naroda čija se priča
ukratko prenosi u Kur'anu. Ejub
je stavljen od Boga na razne kušnje što je on strpljivo podnosio.
Na kraju, iskušenje je dobio i u
vrijeme molitve, pa je Ejub molio Boga da ga oslobodi takvih
iskušenja na što ga je Bog oslobodio kao nagradu za pokazano strpljenje. U poeziji Eyyub je
simbol strpljivosti.

nâme, pismo, knjiga, zbirka. Najčešće se koristi kao dio složenice naprimjer *şâhnâme* (knjiga o carevima), *sâkînâme* (knjiga o vinotoči – murşidu), *sûrnâme* (knjiga o ceremoniji obrezivanja) i dr.

nâme-i hicrân, pismo rastanka, pismo kojim se saopćava bol rastanka. Primjer:

Eczâmızı ber rîk-i beyâbân-i gam etsek

Cânâna giden nâme-i hicrana dökülsen.

(Nâilî)

Ako u pustinjski pijesak pretvorimo djeliće našeg tijela To je kao da bismo na pismo rastanka drage posipali prah za sušenje tinte.

nâr-i semûmî, otrovna vatra, jedan od džehennema (paklova).

Primjer:

Andan sonra nâr-i semûmî yaratdı.

(Ahmed Bîcân Yazıcıoğlu)

Poslije toga (Bog) stvori otrovnu vatru.

nasîhatnâme, djelo u prozi ili stihu u kojem se iznose savjeti. Ukoliko su duže pjesme, najčešće su nasihatname pisane u formi mesnevi stihova, a ponekad i u formi *kaside* ili *musammata*.

nâsût, ljudi, ljudstvo, ljudski rod, svijet mnoštva. Upotrebljava se nasuprot 'âlem-i lâhût, Božanski svijet, svijet jedinstva, jednoće, jednosti.

nâşî, suparnik, isto što i rakîb. Suparnik (naši i rakib) ima ulogu da onemogućava ašika da dođe do voljene osobe (sevgili, maʿşûk).

na't, pjesma spjevana u slavu Muhammeda a. s. Prvi natovi spjevani su u arapskoj književnosti, a u tursku književnost prešli su iz iranske književnosti. Kod divanskih pjesnika, u sklopu divana natovi su spjevani najčešće u formi kaside, ali ponekad i u formi gazela.

nâ-tamâm gazel, nepotpun gazel, tj. gazel koji ima manje od pet bejtova.

nây, v. ney.

nâz, afektiranje, koketiranje, kapric. U divanskoj poeziji obično ruža (voljena osoba) koketira sa slavujem (ašik).

nazar, pogled. U tesavvufu, posebno kod mevlevija i melamija, pogled *murşida* prema *sâliku* ima sugestivan i nadahnjujući karakter.

nazım, književno djelo u stihu, poezija (od ar. riječi nazm – nizati biser na konac). Da bi se djelo moglo smatrati poezijom, mora imati pravilan metar i rimu. Osnova pjesme u islamskim književnostima je beyit koji se sastoji iz dva misrâ'a i sve pjesme moraju imati određeni broj bejtova ili misrâ'a.

nâzim, pjesnik, stihotvorac.

nazîre, (ar. slična), pjesma kojom jedan autor oponaša drugoga na način da drugim riječima, ali istom rimom, ritmom, pa čak i sadržajem, kaže ono što je izrekao i autor kojega želi oponašati. Nazira je bila vrlo raširena u divanskoj poeziji stoga što se neki novi pjesnik najprije morao dokazivati kao vješt oponašatelj, a tek onda bi mogao stvarati vlastitu poeziju po vlastitoj želji i ukusu, ali uvijek u strogim pravilima divanske poezije.

nedîm, prijatelj, subesjednik. Pjesnik Sinan-paşa upotrebljava ovu riječ u značenju "Božji prijatelj", a odnosi se na Muhammeda a. s.

nefes, pjesma s tesavvufskom tematikom, spjevana od strane bektašijskih pjesnika. Ono što je ilahija kod pjesnika drugih tesavvufskih stvaralaca, to je kod bektašija *nefes*.

nefîr, truba načinjena od roga. Sastavni je dio opreme nekih derviških bratstava. Također se tako naziva i truba kojom će na sudnjem danu melek *Isrâfil* pozivati umrle da se okupe na *mahşeru* radi suđenja za sve ono što su uradili na ovom svijetu (*dünyâ*).

nefs, duh, duša, bit, ono što je vezano za unutrašnje stanje čovjekovo. Ima slično značenje kao rûh, samo dok rûh označava samo pozitivne strane čovjekovog unutrašnjeg života, dotle nefs označava i one negativne strane unutrašnjeg čovjekovog života. Sufije ovim terminom označavaju loše osobine, ćud i lijepe

postupke čovjekove. *Nefs* po njima ima sedam stupnjeva:

- nefs-i emmâre čovjekova duša koja teži lošim postupcima, prizemni bitak, prizemno jastvo;
- nefs-i levvâme duša koja se kaje zbog svojih loših postupaka i okreće se dobru;
- nefs-i mülhime duša nadahnuta od Boga i očišćena od loših postupaka;
- nefs-i mutme'inne smirena duša, duša koja se udaljila od loših postupaka u tolikoj mjeri da neće praviti greške prema vjerskim propisima;
- 5. *nefs-i râdiyye* (râziyye) duša zadovoljna s Bogom;
- nefs-i merdiyye (merziyye)
   duša s kojom je Bog zadovoljan;
- 7. *nefs-i sâfiyye* ili *nefs-i zekiyye*, duša potpuno očišćena od loših misli i djelovanja.
- nefs-i cüz, djelomični, parcijalni bitak koji je odraz božanskog, sveukupnog bitka (nefs-i kull). Čitav materijalni svijet je pojava (očitovanje, odraz) apsolutnog duha i ako se gleda na materijalno postojanje nečega to je samo parcijalno postojanje (nefs-i cüz).
- nefs-i kullî, apsolutni duh, pojava (očitovanje) Stvoriteljeve moći. Ova kategorija je u islamu prihvaćena iz grčke filozofije. Po sufijama koji ovu filozofiju obje-

dinjuju s tesavvufom *nefs-i kull* je u stvari *levh-i mahfûz*.

nefs ü şehevât, strast i nagon.

nefs-i şeytân, loše strasti, loše želje.

- nefy ü isbât, negirati i potvrditi; nefy negiranje znači poricanje nečega što je postojalo, a potvrditi (isbât), naprotiv, znači utvrditi da nešto postoji iako se to poricalo. Tako u sintagmi "Lâ ilâha illallâh", riječ "lâ" koja govori da nema drugog boga je negacija, a riječ "illâ" koja znači "osim" iza čega slijedi "Allah" znači afirmaciju.
- Nekîr, jedan od dvojice meleka (anđela) koji će umrlog ispitivati u grobu odmah po njegovoj smrti. Drugi je *Münkir*.
- Nemrûd, vladar Babilona u vrijeme Ibrahima a. s. (Abraham). Usprkos bogatstvu i moći koju mu je Bog dao on se toliko osilio da nije htio prihvatiti vjeru Ibrahimovu nego je odlučio baciti Ibrahima u vatru. Kao kaznu njegovom narodu i njemu Bog im je poslao komarce koji su ih napali. Jedan komarac je kroz nos ušao u Nemrudov mozak, tamo narastao do neslućenih razmjera i izazvao nepodnošljivu bol za Nemruda. Živio je četiristo godina u mukama i bolovima i najzad umro na taj način što mu je mozak prsnuo. v. ser-i Nemrûd (Nemrudova glava).

U književnosti se spominje u kontekstu događaja sa Ibrahimom a. s.

Primjer:

Bu bîdadı bana hecrün kılıpdır Cihanda kılmadı Nemrûd u Şeddad.

(Nesîmî)

Ova nepravda rastanka meni je učinjena

kakvu na svijetu nisu počinili Nemrud i Šeddad. (Ili: Nemrud i Šeddad nisu opstali).

nergis, nerkis, cvijet narcis. Simbol samozaljubljenosti, veoma je prisutan u divanskoj poeziji. Simbol je vezan za legendu po kojoj se jedna vila zaljubila u mladića izuzetne ljepote. Također su sve djevojke bile zaljubljene u Nergisa (Narcisa), ali na njihovu ljubav on se nije obazirao. U mladića su bile zaljubljene i sve vile, ali bez rezultata. Jedna vila (Eho), iz svoje nesreće za neuzvraćenom ljubavi se okamenila, a potom nestala. Ostao je samo njen glas (Eho - odjek). Samozaljubljenost se Narcisu jednom osvetila. Dok je pio vodu na jednom izvoru, zaljubljen u svoj lik pao je u vodu, utopio se, a iz njegova lika je izrastao cvijet - narcis. U divanskoj poeziji narcis često simbolizira 'âşika – zaljubljenika nasuprot ruži koja predstavlja voljenu osobu – ma'şûk.

Osim toga narcis simbolizira i oko, vid.

Primjer:

Nigâh it nâz ile ol nergis-i bîmarı görsunler

Dehanun dürcin aç silk-i dür-i şehvârı görsünler.

(Sukkerî)

nergis-i fettân, zavodljivo oko, smutljivo oko.

nergis-i mest, pijani narcis, tj. mahmurno oko. Naime narcis, je u staroj poeziji simbolizirao oko.

Primjer:

Bîmâr tenüm nerkis-i mestün eleminden

Hûnin cigerüm la'l-i dûr efşanum içundür.

(Fuzûlî)

Moje tijelo je zbog tvojih mahmurnih očiju nemoćno od bola a moja jetra krvari zbog tvojih crvenih usana između kojih se vide biser-zubi.

nergis (nerkis)-i şehlâ, svijetlo smeđi narcis (oko), lijep narcis blagog pogleda. Naime kako narcis (nerkis, nergis) simbolizira vid, oko, ovaj izraz znači i zaljubljeno oko.

Primjer:

Zaman gelür yine zerrin kadeh olur eline Çemende nerkis-i şehla heman bahâra bakar. (Şeyhulislam Yahya) Vrijeme dolazi, opet u ruke zlatnu čašu uzima

U vrtu zaljubljeni narcis (zalju bljeno oko) čeka dolazak proljeća.

Nerîmân, čuveni vojskovođa koji je vladao u Sistanu. Potječe iz starije iranske historije pa je njegovaličnost povezana smnogim legendama. Simbol je atlete. Sin mu je Sâm, unuk Zâl, a praunuk Rustem.

nesîb, uvodni dio kaside koji obično sadrži 15-20 bejtova. U njemu se iznosi cilj pjevanja kaside, ali pošto pjesnik obično ne počinje pjevanje kaside s pohvalom (medhijom), to njen uvodni dio (nesîb ili teşbîb) obično sadrži opis proljeća (bahâriyye ili rebî'iyye), zime (şitâ'iyye), ljetnih vrućina (temmûziyye), Ramazana (ramazâniyye), Bajrama ('îdiyye), perzijske nove godine - prvog dana proljeća (nevrûziyye), konja (rahşiyye), kupatila ili ljepotice - ljepotana u kupatilu (hamâmiyye), ruže (verdiyye), sunbula (sünbüliyye), sunca (şemsiyye).

nesih, nesh (neshi) vrsta arapskog pisma, slična sülüsu (v.), samo je znatno sitnije. Po prestanku upotrebe muhakkaka (v.) i reyhanija (v.) najčešće korišćeno arapsko pismo.

nesîm, blagi vjetar, povjetarac. U divanskoj poeziji jutarnji povjetarac redovno donosi miris voljene osobe. Nesîmî, Seyyid 'Imâdeddîn (um. 821./1418.), najveći turski hurufijski pjesnik koji je zbog svog pripadništva ovom heterodoksnom tarikatu pogubljen. I pjesnici divanske poezije ga spominju kao otpadnika od vjere. U slijedećem Sabitovom stihu riječ post (koža) može se doslovno shvatiti i protumačiti da je Nesimijeva koža zderana i bačena u vatru (što je istina), a post se može shvatiti i kao položaj derviškog šejha što bi značilo da je izgubio mjesto šejha u tekiji.

Primjer:

Çün Nesîmî edeb-i şer'e muhalıf esdi

Lâ cerem postunı aldurdı idüp nâra fedâ.

(Sâbit)

Pošto se Nesimi okrenuo protiv zakona

Uzeli su mu kožu i vatri je žrtvovali

nesîm-i subh, jutarnji povjetarac.

nesr-i tâyir, ptica kliktavac, simbol veoma brze i snažne ptice koja može uhvatiti sokola ili jastreba.

Primjer:

Nesr-i tâyır-i hatır-i insani ki her vakit mevcûdât-ı ulvi vü süflî...

(Sinan-paşa, Tazarrûnâme, uvod)

Um čovjekov poput ptice kliktavca koji se uvijek nalazi visoko i nisko... nesta'lîk, vrsta arapskog pisma kombiniranog od *nesha* i *ta'lîka*, veoma često u upotrebi u rukopisnim djelima.

netâyic-i 'unsurî, posljedice koje imaju veze sa elementima, stvari koje nastaju (formiraju se) iz elemenata. Po drevnim vjerovanjima četiri osnovna elementa su: zemlja, voda, zrak i vatra. Kada se ova četiri elementa spoje, pod utjecajem neba nastaje sve živo i neživo na zemlji.

nev gazel, gazel-i nev, originalan, nov, svjež gazel. Gazel kojim se ne oponaša neki poznati pjesnik.

Primjer:
İran-zemîne tuhfemiz olsun bu

nev gazel İrgürsün Isfahan'a Stanbul diyârını.

(Nedîm)

Neka naš poklon zemlji Iranu bude ovaj novi gazel Neka u Isfahanu proslavi grad Istanbul.

nevg-i müjgân, vrh trepavice, vrh strijele, oštrica mača. Vrh trepavice razbija srce, a ono se nekada zadržava na tom vrhu.

nevha-i Yaʻkûbî, Jakubov plač. Jakub je otac Jusufa koga su braća iz zavisti bacili u bunar. Ocu
su rekli da ga je pojeo vuk i kao
dokaz donijeli mu krvavu Jusufovu košulju. Od silnog plača Jakub je oslijepio. Ova se pri-

ča spominje i u Kur'anu u suri Yûsuf. Motiv Jakubovog žalovanja za sinom veoma je prisutan u literaturi, posebno u divanskoj poeziji.

nevrûz, novi dan (per. nev – nov i rûz – dan), Nova godina. Po starom računanju vremena, naročito kod Perzijanaca, nevrûz, prvi dan proljeća, smatrao se početkom Nove godine. U poeziji su u povodu Nove godine pisane poeme koje su posvećivane vladarima ili drugim uglednim ličnostima. Ove su pjesme nazivane nevrûziyye.

nevrûziyye, kasida ili njen dio koja se pjeva u povodu prvog dana proljeća, odnosno Nove godine, koja je po perzijskom kalendaru otpočinjala s proljećem.

nevvâh, onaj koji silno plače. To je atribut Nuha (Noje) koji je plakao stoga što nije mogao pridobiti svoj narod za vjeru u jednoga Boga, čiji je bio poslanik.

Nevzer, sin Minûčihra, vladara iz iranske dinastije Pišdadijana. Umoren od strane Efrasijaba i na taj je način okončana vladavina te dinastije.

ney, naj, puhački instrument, napravljen od trske, sa devet prstenova i sedam rupa. Prstenovi se učvršćuju srebrenom žicom, a rupe se buše usijanim željezom. Naj je ašikov najbliži prijatelj, drug u bolu i tuzi, zajedno tuguju u istoj muci. Pjevač s najem ne govori o ljubavi nego samo o tuzi. Postoji legenda da je Uzvišeni gospodar u noći Miradža (Muhammedovog a. s. uspeća na nebo), dao neka tajna uputstva sadržana u devedeset hiljada riječi. Muhammed a. s. je tu strogu tajnu povjerio Ali b. Ebu Talibu s naređenjem da je nikome ne kazuje. Alija je ovu tajnu saopćio jednom praznom i napuštenom bunaru. Iz bunara je iznikla trska koju je posjekao neki pastir i od nje napravio frulu (ney). Kad je zasvirao na frulu tajna je objelodanjena. Kad je Poslanik upitao Aliju zašto je odao tajnu ovaj mu je rekao da tajnu nije saopćio nijednoj osobi nego je, ne mogavši izdržati toliki teret, tajnu izrekao jednom praznom bunaru. Na to je Muhammed a. s. rekao. "Eto, ovaj ney će tajnu izgovarati do sudnjeg dana. Zbog toga kada se svira ney ova Božja tajna izlazi na vidjelo. Na ovu legendu aludira Fuzulijev stih.

Içerim boş görümür bağrı delik bir nây'ım Mazhar-ı sur-i Ali bende-i Mevlanâyım.

(Fuzûlî)

Nutrina mi prazna se čini, naj sam izbušenih prsa Izložen Alijinoj tajni, rob sam Mevlani. Ova legenda i ovaj Fuzulijev stih imali su odjeka i kod pjesnika mevlevijske orijentacije i kod onih koji to nisu bili, ali su cijenili Mevlana Dželaluddina Rumija, kao što je to slučaj sa Fuzulijem.

Naj (nej) se poistovjećuje s MevlanaDželaluddinomRumijem jer je on predstavio svoju ličnost nejom. Nej također simbolizira savršenog čovjeka (insan-i kamil), dok u poeziji simbolizira ašika, jer doziva Boga kao i ašik. Također se ponekad poistovjećuje s perom (kalem) jer oba ova instrumenta (za sviranje i pisanje) potječu od iste biljke (trske).

neyzen, svirač neja (naja).

neyyir-i aʻzam, onaj koji je najsvjetliji; atribut za sunce.

nigâr, slika, kip, voljena osoba lijepa kao slika. U poeziji se često upotrebljava zajedno sa riječima nakış (slika) i nigâristân (skup slika).

Primjer:

Görüp bu nakş u nigârı inleme ey Nev'i Ki kubh-ı sîreti hüsn u bahasına değmez. (Nev'î)

Ne jadikuj, Nev'i, kad vidiš ovu sliku i ovu ljepotu, jer ružno ponašanje se ne dotiče ljepote i elegancije. Nigâristân, zbirka slika kojima je Mânî (osnivač maniheizma) oslikao svoje poznato djelo. To djelo je poznato i pod imenom *Erjeng* (Erženg). Kao primjer lijepog slikarstva *Nigâristân* često u poeziji simbolizira obraze voljene osobe.

Primjer:

Zülfî nakkâşı suya bir resm eder kim reşk eder Mâni-i Çin yazdığı nakş-ı Nigâristân ana.

(Ahmed-paşa)

Njen soluf slika u vodi sliku da joj zavidi Kinez Mani koji je oslikao Nigaristan.

nihâl, mlada grana, izdanak koja u poeziji simbolizira vitak i uspravan stas voljene osobe.

nikâb, pokrivač za lice (kod žena). U divanskoj poeziji je kosa voljene osobe koja pokriva lice prirodni *nikâb* koji ašik želi razmaknuti i vidjeti voljeno lice.

Nîl, rijeka u Egiptu koja simbolizira plodnost i obilje, koja donosi blagodati Egiptu. Ponekad se Nil, kao i druge poznate rijeke Eufrat (*Fırat*), Tigris (*Dicle*), Dunav (*Tuna*) i druge upotrebljavaju kao sredstvo poređenja sa suzama *ašika*.

Primjer:

'Adl ü dâdı nitekim Nil ü Furât Kâinata gün gibi verir hayât. (Taşlicalı Yahyâ) Pravda i pravičnost su mu poput Nila i Eufrata Cijelom svijetu je dao život kao sunce.

nîsân, mjesec april, ime mjeseca koje je u turski jezik došlo iz surjanijskog jezika. U divanskoj poeziji nisan je simbol oblaka, darežljivosti, kiše, blagodati i proljeća. To je vrijeme ljubavnih susreta, kada se ruže otvaraju i kad sve cvate i priređuje ugođaj za uživanje.

Nişâbûr, najvažnija od četiri prijestolnice starog Horasana. Jedan od najvažnijih gradova srednjevjekovnog Irana. Zbog obilja tirkiza (*fîrûze*) koji se tamo nalazio, u divanskoj poeziji se često spominje zajedno sa riječju *fîrûze* (tirkiz).

niyâz, skrušena molitva, molba, preklinjanje. Naročita molba ašika na koketiranje (*nâz*) drage.

Primjer:

Dutdı bülbül niyaz ile çemeni Naz ile toldıralı gülşeni gül. (Ahmed-paşa)

Preklinjanjem, slavuj je osvojio livadu Da bi ruža koketiranjem ispunila ružičnjak.

nokta, tačka. U divanskoj poeziji simbolizira usta, usne ili mladež voljene osobe. Usta i usne simbolizira zato što je poželjno da usta budu što manja, a mladež je tačka zbog toga što je kanula kap tinte u vrijeme dok se pisala knjiga ljepote. Po nekim heterodoksnim derviškim redovima tajna stvaranja svijeta je u Kur'anu, tajna Kur'ana je u besmeli, tajna besmele je u tački.

nûfûs-ı nâtika. Nufûs je množina od nefs što je po starim filozofima duša, tj. ljudska duša. Nâtika – ona koja govori. Duša (nefs) se opisuje na dva načina. Jedan je taj da je duša ono što imaju sva živa bića i naziva se i cân (džan), drugi je da nefs imaju samo ljudska stvorenja i da ona omogućava čovjeku da spozna šta je ispravno, a šta ne i ona se tada naziva mücerret rûh, što znači ljudska duša, ljudski razum. Tu dušu je Bog udahnuo čovjeku iz svoga duha i zato je ona (ljudska duša) rûhullâh Božji duh. Zahvaljujući tome duhu čovjek je u stanju da se vine u visoke duhovne sfere.

Nûh (Noje), jedan je od unuka Adema, prvog čovjeka i prvog Božjeg poslanika. Spominje se u Kur'anu (al-Ahzâb, 7), zajedno sa poslanicima Muhammedom, Ibrahimom, Musaom i Isaom. U suri Hûd (ajeti 26-49) govori se o teškoćama na koje je nailazio Nûh zbog nepokornosti svoga naroda kada je Bog kaznio taj narod poplavom iz koje su spaseni samo oni koji su bili privrženi Nuhu. Dobio je ime Nûh zbog zapomaganja

kojim je molio narod da se spasi, a ranije se zvao Šâkir (Zahvalni). U poplavi koja je trajala 2.200 godina stradao je i Nuhov sin Ken'ân, a tri sina Sam, Ham i Jafet su se spasili jer su se ukrcali na lađu. Ham je na lađi spolno općio sa svojom ženom pa ga je Nuh a. s. prokleo, a Bog je učinio njegovo potomstvo crnim i od njega potječu crnci. Nuh se nakon šest mjeseci iskrcao iz lađe i ugledao kopno koje se bijelilo. Pitao je Boga šta je to, a Bog mu je rekao da su to kosti njegovog naroda.

Nuh je saznao da je njegov narod propao zbog pet razloga od kojih su dva ključna: zavist i pohlepa. Simbolizira dugovječnost, a spominje se i po potopu koji se dogodio u njegovo vrijeme.

Nûhun nevhası, Nuhov plač. Božji poslanik Nuh je prema pripovijedanju živio među svojim narodom 950 godina. Za to vrijeme ih je pozivao u pravu vjeru, ali nije imao pristalica. To ga je toliko rastužilo da je silno plakao i bio je poznat kao *nevvâh* (onaj koji silno plače). Nakon toga je, upozoren od Boga, sagradio lađu u koju je ukrcao svoje malobrojne pristalice i po jedan par svih životinja koje su tu živjele. Nastupilo je strašno nevrijeme i od stalnih kiša nastao je potop iz kojeg su se spasili samo oni koji su bili na Nuhovoj lađi.

Nu'mân (نعمان), Nu'mân b. Munzîr je vladar koji je živio prije islama. Jednog dana je šetajući vidio u polju mnogo rascvalih bulki. Prizor mu se neobično svidio pa je zabranio da se cvijeće bere. U poeziji se spominje ovo cvijeće pod imenom lâle-i Nu'mân ili şakâyık-ı Nu'mân. Numan se također u poeziji spominje kao vladar koji je u Kufi na Eufratu dao da mu se sagradi dvorac po imenu Havernâk (v.). Graditelj dvorca je bio Sinimmâr (v.), također legendarna ličnost korištena kao simbol u divanskoj poeziji.

nûn, arapsko slovo n ( $\dot{\omega}$ ), simbolizira, zbog svoga uvijenog izgleda, povijen, usukan stas *ašika*.

Primjer:

Beni nefs-i denî zebûn itdi Büktü 'isyân-ı belumi nûn itdi. (Derviš-paša Bajezidagić)

Niska me strast nemoćnim učini Usuka se moj buntovni struk i nûn postade.

nûr, svjetlost, jedno od Božjih imena (Allah je svjetlost nebesa i zemlje, Kur'an, an-Nûr, 35). Pomoću svjetlosti bezumnik progleda i pronađe pravi put iz zablude u kojoj se nalazio.

nûr-1 hidâyet, svjetlost upute. U divanskoj poeziji ova svjetlost se poistovjećuje s licem voljene osobe, koje sija zbog toga što se na njemu manifestira pojava Božanske svjetlosti.

nûr-i Muhammed, Muhammedova a. s. svjetlost. U tesavvufu je korijen svega Muhammedova a. s. svjetlost. Specijalno se o ovoj svjetlosti govori u spjevovima posvećenim Muhammedovom a. s. rođenju (mevlud).

Primjer:

Noć Njegova rođenja ukras krune sreće, ta noć je

Noć Njegova rođenja radost meleku upute, ta noć je Svemir uze samo jednu žišku od čestice Njegova nura Noć Njegova rođenja, sjajni mjesec sreće, ta noć je.

> (Arif Hikmet-beg) (Prijevod: Salih Trako i L. Hadžiosmanović)

primjer gdje se pokazuje da se Muhammed a. s. spaja sa nurom (svjetlošću).

I rodi se car od dina onaj čas I u nuru utopi se vas.

(S. Gašević)

nûr-i Yezdân, božansko svjetlo, v. *Yezdân*.

Nûşînrevân, perzijski vladar, v. *Anû*şirevân.

nüh âsumân, devet nebesa. Po drevnom vjerovanju kosmos se sastoji od devet nebesa. Od prvog do sedmog neba su nebeska tijela (Mjesec, Merkur, Venera, Sunce, Mars, Jupiter i Saturn), na osmom nebu su stajaće zvijezde i sazviježđa, a na devetom nebu je 'arş (Božje prijestolje).

nüh felek, devet katova nebesa, v. nüh âsumân.

nüh der, devet vrata, devet kapija. Misli se na devet otvora kod čovjeka: dva oka, dva uha, dva otvora nosa, usta i otvori za obavljanje nužde. ocak, mjesto u bektašijskoj tekiji koje se nalazi u pravcu *kible* u centralnoj prostoriji za molitvu (*meydan odasi*).

Omer (Omer b. Hattâb), drugi halifa, jedan od najodanijih ljudi Muhammedu a. s. Poznat je i pod nadimkom *Fârûk* što znači "onaj koji razdvaja", a misli se "onaj koji razlučuje istinu od neistine".

on iki burç dvanaest sazviježđa, osmi kat nebesa gdje se po starim vjerovanjima nalaze sazviježđa stabilnih (postojanih) zvijezda. To su: hamel ili koç (ovan), sevr ili boğa (bik), cevza ili ikizler (blizanci), seretan ili yengeç (rak), esed ili arslan (lav), sünbüle ili başak (djevica), mîzân ili terâzî (vaga), akreb (škorpion), havs ili yay (strijelac), cedy ili oğlak (jarac), delv (kova) i hûl ili balık (riba).

on iki imâm (isnâ 'aşeriyye), dvanaest imama, šiitsko učenje o dvanaest zakonitih nasljednika poslanika Muhammeda, počevši od njegovog zeta Alije do dvanaestog (nestalog) imama Mehdija.

on sekiz bin alem, osamnaest hiljada svjetova. Kako se u Kur'anu govori, Allah je Gospodar svjetova. Po različitim tumačenjima svjetova ima između 1.000 i 80.000. Sufije su prihvatili mišljenje da ima 18.000 svjetova pa se u poeziji spominja ta brojka kada se govori o mnoštvu svjetova. Primjer:

On sekiz bin âlemi seyr eylemek lâzım değil Her nefeste feyz-i Hak bir özne âlemdir bana.

(Nef'î)

Nije potrebno gledati 18.000 svjetova Božansko obilje u svakom dahu za mene je jedan poseban svijet.

Onûşirevan, v. Anûşirevan.

Osman, ar. 'Utmân, treći halifa, poznat po nježnosti i blagosti. Bio je oženjen dvjema Muhammedovim a. s. kćerima (ne u isto vrijeme) pa je zato bio poznat kao zû'n-nûreyn (gospodar dva svjetla).

otuz iki harf, trideset dva slova. Kod derviškog reda hurufija dvadeset osam slova, koliko ima arapski alfabet ili trideset dva slova, koliko ima perzijski i turski (osmanski) alfabet, sadrže simbole kojima se tumači cjelokupna Božja objava. U 28 (odnosno 32) slova, od kojih svako ima osobenu simboliku, sadržane su i sve poruke koje je svojim sljéd-

benicima ostavio osnivač reda hurufija Fazlullah Hurufî.

Primjer:

Hakk Te'âlâ âdemoğlu özüdür Otuz iki Hakk kelâmı sözüdür. (Nesîmî) Uzvišena Istina suština je čovječanstva Božanski govor su trideset dvije riječi (slova). (Božji govor je sadržan u trideset dva slova). pâkîze, čist, originalan, bez greške. Zajedno sa gazel (*gazel-i pâkîze*) označava savršeno spjevan originalan gazel.

palas-ı gam geyen, derviš, od palas
– stari ćilim i gam geyen ili gamgîn – brižan, zabrinut, tj. onaj ko zabrinuto sjedi na istrošenom ćilimu, a to je derviš.

pây-ı mâcân, pokora, pokajanje za grijehe kod kandidata za derviški red mevlevija (mürîd), koje se obavlja na taj način što murid koji okajava grijehe stoji na jednoj nozi, desnom rukom drži lijevo uho, a lijevom desno.

pehlivân (pehlevân), junak, vitez, atleta. Ova je riječ najprije označavala pograničnog zapovjednika, poslije toga je označavala vojnog zapovjednika općenito, da bi najzad dobila značenje junak, vitez, a potom i atleta. U poeziji se često upotrebljava umjesto imena pojedinih junaka, posebno Rustema.

penç-i âl-i 'abâ (pençe-i âl-i 'abâ), v. Âl-1 'abâ.

perçem, perčin, čuperak, uvojak, pramen kose. Metaforički, u poeziji znači gotovo sve ono što se odnosi na kosu općenito, ali naročito se upotrebljava s ciljem da se iskaže osjećaj želje, žudnje, čežnje. Za sebe veže i zarobljava duše i srca. Mirisan je poput ambre (v. 'anber) i mošusa (v. müşg, misk). Boje je crne ili, kako pjesnik kaže, boje noći (şeb-reng). Jedan je od najvažnijih ukrasa lica. Poredi se sa miskom dragulja, lopovskim stepenicama, aždahom (zmajem), obručem, krugom oko Kabe itd.

perdedâr-i harem, onaj koji zaklanja harem, koji čuva harem od stranaca, koji čuva žene i djecu.

Primjer:

Dûd-i dil-i pürateş-i ehl-i nezareden Etmişdi perdedâr-i harem Şah-i Kerbelâ.

(Fuzûlî)

S parom iz plamtećih srca onih koji su bili prisutni ovom događaju Spasio je žene i djecu, taj šah Kerbele.

perhazân, onaj koji je stigao do jeseni, izblijedio i požutio. perî, vila, duhovno biće koje se čovjeku ne ukazuje, ne komunicira s njim. Po vjerovanju vila je vrlo lijepa. Osobe koje dodirne veže za sebe čineći ih zaljubljenim do ludila. Simbol je lica voljene osobe jer je i vila nevidljiva poput drage.

Primjer:

Bir görünmez bî nişân sevdâya düşmişdür gönül Gerçi ışkı ol perinün halk içinde ad ider. (Nev'î)

To je srce zapalo u nevidljivu i neoznačenu čežnju Jer ljubavi u narodu daju ime vile.

perî-rû, vilinskog lica, lijepo poput vile.

perî-şekl, vilinskog oblika, vilinske odjeće, koja liči na vilu.

perîveş, poput vile, ona koja liči na vilu.

pervâne, leptir, sitni leptir koji izlazi noću i kruži oko svjetiljke. U divanskoj poeziji simbolizira 'âşika koji kruži oko voljene osobe koju simbolizira svijeća (şem').

Pervâne, ime junaka stare perzijske legende *Şem' ü Pervâne* koja je kao motiv često korišćena od strane perzijskih i osmanskih turskih pjesnika. v. *Şem' ü Pervâne*.

Pervîn, najsjajnija zvijezda iz sazviježđa Bika: Süreyya-Plejade.

Turski: Ülker. Simbol je sjaja. Kad se mjesec nalazi u krugu Plejada, on liči na ben (mladež) voljene osobe. Također se Plejade porede sa suzama voljene osobe.

Pervîz, nadimak Hürmüzovog sina čije je ime Husrev. Perviz znači riba pa je Husrev koji je mnogo volio ribu dobio ovaj nadimak. Sretan i moćan. U poeziji je najčešće simbol pobjednika.

pesendîde, odabran, izabran, dopadljiv; gazel-i pesendîde, odabran i dopadljiv gazel.

Peşeng, otac Efrasijaba, a po nekima to je ime Efrasijabovog sina. Pravo mu je ime *Şide* što znači svijetao, sunce.

Primjer:

Merhabâ ey yâdgâr-i meclis-i devrân-1 Cem Ab-1 rûy-1 devlet-i Cemşid ü âyîn-i Peşeng. (Nef´î)

Prijevod:

Dobro došla uspomeno na skup sudbine džemovske Čast sreće džemšidovske i gozbe Pešengove.

peymâne, čaša, vinska čaša.

peymane-keş, onaj ko podiže čašu.

peymâne şikest, razbijač čaša.

pîr, starac, vođa, šejh, osnivač jednog tarikata ili njegov najzna-

čajniji pročelnik. Često sa nekim vlastitim imenom tvori sintagmu kao: *Pîr-i Herat* (v.) ili *Pîr-i Hucend* (v.), ali isto tako se nalazi sa nekim drugim simbolima, kao *pîr-i mey*, *pîr-i mugân* (v.), *pîr* označava i utočište siromaha.

pir evi, tekija osnivača (pira) tarikata, dergâh.

Pîr-i Herat, Hâce Abdullah el-Ensarî Herevi (um. 481./1089.), mutesavvif, pjesnik i učenjak, osnivač tarikata, poznat i kao pîr-i tarîkat, şeyhulislâm, şeyhü-l Horasân. Potomak je prvih arapskih osvajača Horasana.

Pîr-i Hacend (Hucend), mutesavvif i pjesnik (um. 803./1401.).

pîr-i mugân, stari krčmar. Simbolizira grčkog Baha ili iranskog vođu krčmara. U tesavvufskoj poeziji simbolizira vođu koji inspirira i kontrolira društvo zanesenih derviša.

pîr-i sânî, drugi pir, obnovitelj tarikata.

pîrûze, dragi kamen plave boje koji se proizvodi u Nišaburu. v. *fîrûze*.

pîşkadem, zamjenik šejha u tekiji, osoba koja je ovlašćena da umjesto šejha vodi zikr (v.).

piyâle, pehar pun vina koji u divanskoj poeziji simbolizira usne voljene osobe. Vino u tom peharu je gorko, ali ono jedino može osloboditi briga zaljubljenog ašika.

Primjer:

Câm-ı la'line olma pek meyyâl Ağzın açık kalır piyâle-misâl. (Sâbit)

Nemoj previše težiti čaši crvenoj poput rubina (usnama drage) Tvoja usta će ostati otvorena poput vinskog pehara.

post, životinjska koža sa dlakom, kožica, postećija, pripremljena kao prostirka. Post, kao tesavvufski termin (kod mevlevija i bektašija) označava mjesto gdje sjedi šejh u vrijeme zikra. Kod mevlevija postoje dvije boje kožica: crvena (kırmızı post) koja se još naziva Sultân Veled mekâmı, po Sultan Veledu, sinu i prvom nasljedniku Mevlana Dželaleddina Rumija i bijela (beyaz post) koja se još zove Âteş bâz-ı Velî makâmı (Mjesto vatrenog Sokola). Âteş-bâz Velî ili Evlija Vatreni Soko je Yûsuf Izzeddîn (um. 684./1285.) koji je bio jedan od prvih mevlevijskih pristalica i koji je po tome imao svoje posebno mjesto u mevlevijskoj tekiji. Kod bektašija postoji dvanaest stupnjeva koji se označavaju terminom post, a svaki stupanj (post) nosi ime nekog od bektašijskih prvaka (npr. Seyyid Alî postu, Balım Sultân postu, Kaygusuz Sultân postu, Kanber Alî postu itd.).

**posta çıkmak**, zauzeti mjesto šejha u tekiji. Isto i *posta oturmak*.

post nakîbi, osoba zadužena u tekiji da se brine o održavanju i postavljanju kožica na odgovarajuće mjesto. pûst-pûş, onaj koji nosi derviški ogrtač, hrku, tj. derviš. v. hırka-pûş. Pûst je perzijski koža, a pû-šîden znači nositi, otuda pûst-pûş, znači onaj koji nosi kožni ogrtač, a to je derviš.

Râbi'a 'Adeviyye, Râbi'a al-'Adaviyya, Rabija Adevija (713.-801.), znamenita žena sufija i evlija. Iz siromašne je porodice pa je najprije radila kao sluškinja, a potom se, zahvaljujući tome što je bila evlija, oslobodila. Provodila vrijeme u pustinji, a kasnije došla u Basru gdje je držala predavanja brojnim kasnijim čuvenim sufijama. Bila je i poznata sufijska pjesnikinja. I u perzijskoj i turskoj književnosti simbol je pobožnosti i svetosti.

## Primjer:

Rabija je bila kruna evlija,
na putu za Meku sedam godina
je bila.
Cijelom dužinom puta na sedždu
je padala;
Dužinu puta je svojim tijelom
mjerila.
Sedam godina je s prašinom
drugovala;
Sedam godina za Voljenim
tugovala.
Na poslijetku Sveti hram se njoj
ukaza!
"Urodio je moj trud plodom",
ushićeno kaza.

(Attar, Govor ptica)

(prijevod: A. Ananda).

râbita, veza, povezanost, pristupanje u tarikat predajući se poslušno i bez pogovora šejhu. Šejh predstavlja vezu (kariku) između *murîda* (kandidata) i *tarîkata*.

râfizî, pripadnik reda onih koji su se držali tradicije vezanosti za Hazreti Aliju i njegove potomke, a po mišljenju sunijskih učenjaka njihovo prakticiranje vjere je suprotno šerijatu. U historijskoj literaturi obično se naziva kızılbaş (v).

râhib-i pîr, stari monah, kaluđer. Sinonim je za planetu (zvijezdu) Zuhal (Saturn) koju Iranci nazivaju Keyvân, što znači "vladar visoke moći". Spominje se kao čuvar, stražar, pazitelj. Narav mu je hladna i suha i zato simbolizira veliku nesreću. Boja mu je tamno zelena. Gospodari prvim od sedam klimata (iklîm). Na minijaturama je većinom predstavljen kao starac koji u desnoj ruci drži ljudsku glavu, a u lijevoj ruci mu je ljudski dlan.

Rahîm, samilostan, veoma milostiv, onaj koji čuva, onaj koji će se smilovati ljudima na Sudnjem danu. Jedno od 99 lijepih Božjih imena.

rahmâniyyûn, najviši sloj *evlija* kojih u jednom vremenu može biti samo trojica, a po nekima sedmorica. Nazivaju se još i *abdâl* (v.).

rahşiyye, pjesma u kojoj se opisuje konj. Tri poznate Nef'îjeve kaside su *rahşiyye* posvećene opisu konja sultana Murata IV i vezira Mustafa-paše. Pjesnik Nâbî je spjevao rahšiju inspiriran opisom Burâka, životinje na kojoj je Muhammed a. s. izašao na nebo.

rakîp (rakîb), suparnik, konkurent, takmac. U divanskoj poeziji *rakîb* je takmac ašiku u njegovom pokušaju da pridobije srce voljene osobe (*sevgili*) i zato se on od strane pjesnika opisuje kao negativna osoba.

rakkâs, plesač, zabavljač u društvu (*bezm*).

raks, kretanje, njihanje, ples. U poeziji često označava kretanje prouzrokovano radošću, kretanje akrobate po žici, okretanje mevlevijskih derviša u ceremoniji zikra (v.).

ramazân, deveti mjesec lunarne godine, mjesec u kojem je otpočelo objavljivanje Kur'ana, sveti mjesec u kojem muslimani poste od zore do zalaska sunca. Ovaj mjesec je poslužio kao inspiracija mnogim divanskim pjesnicima koji su opjevali specifičnu atmosferu u velikim gradovima tokom mjeseca Ramazana.

ramazaniyye, kasida ili njen uvodni dio (nesîb) koja govori o mjesecu Ramazanu, obično spjevana u formi kaside ili mesnevije. U klasičnoj divanskoj književnosti poznato je više pjesama na temu Ramazana čiji su pjesnici Eşref-oğlu Rûmî (XV st.), Üftâde (XVI st.), Azîz Mahmûd Hudâî i Niyâzi Misrî (XVII st.), Erzurumlu Ibrahim Hahkı (XVII st.) i naročito Sâbit Bosnevî (Užičanin) (umro 1712. g.) čija je Ramazaniyya posvećena Baltaci Mehmed-paši remek-djelo u ovoj vrsti pjesama divanske poezije.

Također su poznate *ramaza-nije* spjevali Zâtî, Fûzulî, Rûhî, Nedîm, Râgib-paşa, Şeyh Gâlib i Şeref Hanım.

ra'nâ, lijep, ugodan. U konstrukciji sa gazel (gazel-i ra'nâ) predstavlja atribut za gazel.

Ravza-i mutahhare, mjesto gdje je ukopan Muhammed a. s. (doslovno: *Očišćeni vrt*). Isto i *Ravza-i nebî*.

rây, titula koja se daje vladaru Indije, radža. U poeziji simbol bogatstva i raskoši.

Primjer:

Çekerse re'yi rây-ı Hınde râyet Hatâ itmez ider Çin'e sirâyet. (Varvari Ali-paşa) Kad bi odlučio podići zastavu na indijskog radžu Do Kine bi dospjela vijest o tome.

râyet-i devlet-i Muhammed, zastava velike sreće koju je posjedovao Muhammed a. s. Simbol koji ukazuje na Muhammedov a. s. odlazak na *miʻrâc (miradž* – uspeće na nebo i susret s Bogom).

râygân, siromašan, bez novca, uzaludan (u odnosu na ljubav drage osobe).

râz, tajna, skrivena stvar, v. sırr.
Tajna (râz, sırr) najčešće simbolizira usta ili usne (ağız, dudak)
voljene osobe (maʻşûk, sevgili)
v. esrâr.

râz-ı nihân, skrivena tajna, tajna onostranog, transcendentnog.

rebâb, vrsta muzičkog instrumenta.

Rebâb-nâme, mističko filozofsko djelo u mesnevi stihovima Sultâna Veleda, sina Mevlana Dželaluddina Rumija, jedno od djela koja su inspirirala na tesavvuf i propagirala mevlevijsku ideologiju.

recez, jedan od 16 pjesničkih metrova u islamskim književnostima. Sastoji se od četiri ponovljene stope *müstef ilün*. U turskoj poeziji postoji petnaest različitih varijanti ovoga metra.

recül-i hâssa, posvećen čovjek, onaj koji je obdaren posebnim znanjem koje je dato Adem a. s. ('ulûm-i ilâhiyye'), a po nekim vjerovanjima ih nema više od 300.

recül-i kâmil, savršen čovjek, čovjek koji je izbrisao svoj bitak i utopio se u Božanskom Bitku. Isto i *insân-i kâmil*.

redd-i matla', ponovljeni matla', tj. prvi ili drugi polustih gazela. Slučaj kada se jedan od dva prva polustiha gazela ponovi u posljednjem bejtu (distihu) istog gazela.

redd-i misrâ', ponavljanje polustiha. Slučaj kada se neki polustih (misrâ') ponavlja u nekom drugom bejtu istog gazela.

Refref, zeleno platno od kojeg se pravi zavjesa i prostirka. U noći uspeća na nebo (miradž) Muhammed a. s. je do *Sidretü'l-muntehâ* (v.) išao sa Džibrilom, a onda je dalje morao sam jer tamo nije smio ići ni Džibril. Dalji put do susreta sa Bogom, Poslanik je prešao na *Refrefu*.

Primjer:

Söyleşirken Cebrâîl ile kelâm Geldi Refref önüne verdi selâm.

(Süleyman Çelebi)

Razgovarajući sa Džebrailom Pred njega dođe Refref i nazva mu selam.

rehber, vodič; u tesavvufskoj terminologiji (kod bektašija) ozna-

čava derviša koji daje osnovna uputstva kandidatu za pristup u derviški red.

remel, jedan od 16 pjesničkih metrova u kojem se četiri puta ponavlja stopa *fâʻilâtün*. U turskoj poeziji postoji 15 varijanti ovog poetskog metra.

remil, (ar. raml), pijesak, jedna vrsta gatanja pomoću pijeska u kojoj gatari "saznaju" neke stvari s onu stranu realnosti, dokučuju ono što je nedostupno običnim ljudima. U islamskoj tradiciji se vjeruje da je posebno nadahnuće za tumačenje znakova skrivenih u pijesku imao Danijal koji je to znanje naslijedio direktno od prvog čovjeka i Božjeg poslanika Adema, posredstvom Idrisa. Povlačenjem crta u pijesku se nalaze znaci kojima se predskazuje sretna ili nesretna budućnost. Ovome tumačenju budućnosti iz pijeska pridavali su veliki značaj pjesnici divanske poezije spominjući često remmâle (v.), gatare u pijesku.

remmâl, (remilci), gatar, proricatelj sudbine koji tumači znakove u pijesku. Jedan od poznatih klasičnih divanskih pjesnika, Zâtî (um. 1546.-47.), bio je poznat i kao gatar u pijesku, a u njegovom dućanu uz Bajezidovu džamiju okupljali su se mladi pjesnici i rećitirali svoje stihove.

resûl-i kevneyn, poslanik oba bitka, poslanik za oba svijeta; sinonim za Muhammeda a. s.

(Sinan-paşa, Tazarrûnâme)

resûl-i müctebâ, odabrani poslanik; sinonim za Muhammeda a. s.

(Sinan-paşa, Tazarrûnâme)

revâk-1 heft manzar, krov (kupola) sa kojeg se pruža pogled na sedam strana. Heft manzar (sedam pogleda) također je ime za dvorac koji je podigao Behrâmı Gûr (v.). Kod Sinan-paşe (Tazarrûnâme) revâk-1 heft manzar znači pogled na sedam nebesa.

revza-i kûy, mauzolej lijep poput mezara Muhammeda a. s.

Primjer:

Revza-i kûyına her dem durmayub eyler gûzar Aşık olmış gâlibâ ol serv-i hoş reftare su.

(Fuzûlî)

Voda neprestano teče prema mauzoleju (bašči, rajskom vrtu) drage Čini se da se i ona zaljubila u nježnu ljepoticu čempresova stasa.

revî, posljednji slovo stiha prema kojemu se rimuju ostali stihovi.

reyhân, bosiljak. Kada se govori o mirisu kose voljene osobe (sevgili), onda se on uspoređuje sa mirisom bosiljka ili zunbula (sünbül). Katkad je reyhân ili sünbül metafora za samu kosu. Primjer:

Canda tasvîr itdüm ol zülf-i perîşânı dürüst Bagladum bir târ ile bir deste reyhânı dürüst.

(Nev'î)

U duši sam zamislio taj pravi nestašni soluf Svezao sam jednom niti pravi buket bosiljka (kose drage).

reyhâncı, mirisan poput bosiljka, onaj koji proizvodi i prodaje miris. Poistovjećuje se sa kosom drage; v. 'attâr.

reyhânî, arapsko pismo, slično kao *muhakkak*, samo malo sitnije.

rez, loza, duhter-i rez, kći loze, vino, v. mey.

Rezzâk, onaj koji opskrbljuje sva živa stvorenja, jedno od 99 lijepih Božjih imena.

Rıdvân, ime meleka (anđela) čuvara raja.

rık'a, vrsta arapskog pisma, nastalog iz drugog arapskog pisma tevkî. Obzirom da je dosta uprošćeno u odnosu na starije vrste pisma, mnogo je korišteno u kasnijem periodu u Osmanskom carstvu.

rızâ (رضا), zadovoljstvo; u tesavvufu to je samo Božje zadovoljstvo svojim robovima (*rızâ-ı Bârî*).

rızâcûyî, traženje Božjeg zadovoljstva.

rî, ime arapskog slova "r". Zbog njegove zaobljenosti, pjesnici ga uspoređuju sa obrvom voljene osobe (*ebrû*).

Primjer:

Dehen mîm ü kaşın râ ey elif-kad dâl'dır zülfün.

(Aşkî)

Usta su ti "mim", obrve "ra", stas-elif, a tvoj soluf je "dal".

ricâl, ljudi (ar. mn. od *recul*). Upotrebljava se kad se govori o velikim ljudima.

ricâl-i gayb (ricâlü'l-gayb), oni koji dosegnu stupanj gayba (skrivenosti, nevidljivosti, zaklonjenosti). U svakom vremenu postoje Božanskom mudrošću određene osobe koje ne mogu biti svima dostupne. Ima ih po tri, sedam, četrdeset ili tristo i od njih se može tražiti pomoć.

Primjer:

Mezarumda açılmış lâle anman ʻaks-i dağumdur Ricalü'l-gayb kabrümde komış yahud çerağumdur. (Hasan Ziya'î)

Ne misli da su lale procvale na mom grobu odraz moje rane . To je svjetiljka koju su na moj grob postavili ricâl-1 gayb.

ricâlü 'l-feth, ljudi kojima se ukazuje Božje otkrovenje feth, kojih po nekim sufijskim vjerovanjima ima u svako vrijeme 24.

- ricâlullah, posebno obdareni ljudi, Bogu bliski ljudi, evlije.
- Ricâlü 'l-Mennân, odabrane evlije, Bogu bliski ljudi, kojih po vjerovanju sufija ima u jednom vremenu 15.
- rifâ'ilik, rifâ'iyye, derviški red koji je osnovao Ahmed er-Rifâ'î (ili Rufâ'î) (um. 512./1118.-19.), v. rufâ'ilik.
- rik'a, arapsko pismo nastalo iz *tevkî-a* (v.), sitnije i više korišteno kao kurzivno pismo.
- rind, čovjek koji je digao ruke od ovoga svijeta, bohem, nemaran čovjek, lutalica, pijanica. U tesavvufu sinonim mu je kalender (v.), čovjek koji slijedi upute svoga srca koje su samo okrenute Bogu. To je tip zrelog, "savršenog čovjeka", (insân-i kâmil, v.).
- rind-i şeydâ, poludjeli rind, rind koji je zbog ljubavi (prema Bogu) skrenuo s uma.

Primjer:

Fuzûlî, rind-i şeydâdur hemişe halka rusvâdur Sarun kim bu ne serdâdur bu serdâdan usanmaz mı.

(Fuzûlî)

Fuzûli je rind koji zbog ljubavi skrenu s uma Pitajte ga kakva je to ljubav, hoće li mu ta ljubav dosaditi.

**Risto**, skraćeno od *Aristo* što je istočnjački naziv za grčkog filozofa Aristotela.

- riyâzet, obuzdavanje strasti, udaljavanje od ovosvjetskih užitaka na taj način što se malo jede, malo pije, malo spava i stalno se moli. Pošto se ovaj način isposništva obično obavlja četrdeset dana naziva se i *çile* ili *arba*'în.
- rubá'î, vrsta pjesme u klasičnoj perzijskoj i turskoj književnosti koja sadrži četiri stiha (misrâ) ili dva distiha (beyt). Stihovi se rimuju po sistemu a a b a, a ako se rimuje i treći stih onda se zove rubâ'î musarra'. Rubaije su pjevali gotovo svi veliki osmanski pjesnici od XVI do XIX stoljeća. Njima su se izražavale velike misli, dosjetke, pouke, a poenta je na trećem ili četvrtom stihu, kojim se iskazuje osnovna pjesnikova poruka.
- rufâ'ilik, tarikat koji je u dvanaestom stoljeću osnovao Sevh Ahmed Rufâ'î (ili Rifâ'î) (um. 512./ 1118.-19.). Karakteristika ovoga reda je što njegovi pripadnici u toku obreda (zikra), padajući u trans ulaze u vrelu peć, stavljaju vatru u usta, probadaju se željeznim šipkama i noževima i sl. Samodisciplina i snažno obuzdavanje strasti, kao i visok moral su glavne karakteristike ovog reda, a postižu se vježbom zvanom riyâzet (v.). Ovaj tarikat traži od svojih pripadnika da obave devet puta riyazet, s tim da ti rijazeti (periodi isposništva) ne traju više od po deset dana.

Ruh (とう), obraz, lice.

Primjer:

Zülf û ruhunda bağli gönüller dizin dizin Rûm illerinde nite ki zencîr ile esîr. (Necâti-bey)

Srca vezana za solufe i lice tvoje, u redu stoje kao roblje u lancima u rumskim krajevima.

ruh-i âl (رخ آل), crveni obraz.

Primjer:

Gonce kılmaz şad gül açmaz tutulmış gönlümi Arzumend-i ruh-i âl ü leb-i handanunam. (Fuzûlî)

Moje tužno srce pupoljak ne može obradovati ruža njegovu tugu ne može raspršiti jer ja ne želim njih nego tvoje crvene obraze i nasmijana usta.

rûhâniyyûn (روحانيون), bića koja nemaju tijelo, koja se sastoje samo od duha (duše), meleci (anđeli).

ruhsâr, obraz, v. ruh, ârız, yanak, hadd.

Rûhullâh, Duh Božji, termin koji se koristi kao sinonim za Isa a. s. (Isusa) zbog toga što je rođen bez oca.

rûhü'l-emîn, duh pouzdani, melek Džebrail, (anđeo Gabrijel), v. rûhu'l-kuds. rûhü'l-kuds (rûh, rûh-i kuds), duh sveti, sinonim za meleka (anđela) Džebraila (Gabrijela). U 87. ajetu sure al-Bakara i desetom ajetu sure al-Mâ'ida obavještava se da će Isa a. s. (Isus) biti ojačan (pomognut) duhom svetim. U 102. ajetu sure an-Nahl vjernicima se saopćava radosna vijest da će se pojaviti rûhu'l-kuds. U suri aš-Šu'arâ' (193. ajet) spominje se kao rûhu'l-emîn (duh pouzdani).

Rûm, termin koji označava i Rimsku i Bizantijsku imperiju. U kasnijoj upotrebi oznaka Rûm odnosi se na Anadoliju (otuda Rûmi znači anadolski, npr. Mevlana Celaleddin Rûmî). Također kaže se Rum Şelçuklari u značenju Anadolu Selçuklari (Anadolski Seldžuci). Kako su stanovnici Ruma – Anadolije bili bijeli, Rum se koristio i kao antipod za Habeş, Zenci, Zengilar što je značilo crnac. Rûm je i u poeziji imao sva ova značenja.

U poeziji *Rûm* označava zemlju, tj. Anadoliju, ali i ljude koji tamo žive. Ti ljudi simboliziraju bijelu boju, za razliku od Abesinaca (Habeş), Zenci (Crnci) ili Hindu (Hindus) koji simboliziraju crnu boju. Za ljude iz Bosne Rum simbolizira veliku zemlju.

Primjer:

Itdün kamu Rûm illerini gerçi temaşa Vallahi sana bulmadum ey mugbetçe hemta. (Hasan Ziyâʾî) " Svu Anadoliju (ili sve rimske krajeve) sam prošao Bogami, tebi zoroastrovče ravna ne nađoh.

Rustem, sin Zâlov, unuk Sâmov a praunuk Nerimanov. Sve od vremena Keykubada do kraja vladavine Keyhusrevove bio je svjetski junak (cihân pehlivân) i emîru'l--umerâ. Pod njegovom vlašću su bili Zabilistân i Seyistân. Legenda pripovijeda da je živio osamsto godina. Rustem je lik koji je vrlo često prisutan u Šahnami.

Simbol je snage, hrabrosti i vrline. Tako u jednoj kasidi Sabit Užičanin poredi krimskog hana Selima Giraja sa Rustemom:

Bu Isfendiyar ol gaza-i hefthân Bu Rustem o peykâ-i Mazenderan (Sâbit) Ovaj Isfendijar, taj ratnik sedam epizoda (Rustem) To je Rustem u ratu za Mazenderan.

rûy, lice v. yüz, dîdâr, likâ.

Rûz-1 Hızır, Hizrov dan, Jurjevdan, Đurđevdan, isto i *Hıdırellez*.

rûzigâr, vjetar, povjetarac, također i *yel, rîh, sabâ* (posebno ako se radi o jutarnjem povjetarcu), *nesîm*. U poeziji ima ulogu da uvijek donosi miris voljene osobe, u povjetarcu se uvijek nalazi miris kose drage. Kad u jutarnjim satima puše vjetar, *ašiku* uvijek donosi spoznaju o uzaludno provedenom životu.

rûznâme, dnevnik, knjiga u koju se zapisuju dnevni događaji.

sabâ, lagani jutarnji povjetarac koji puše sa istoka. U divanskoj poeziji jutarnji povjetarac obično donosi miris voljene osobe.

Primjer:

Bâd-ı sabâya zülfü peyâmın getir dedim

geldi getirdi başıma sevdâ haberlerin.

(Lâ-edrî)

Rekoh jutarnjem povjetarcu donesi mi glas o njenom solufu Dođe i donese mi glase o čežnji.

Sabà', Zemlja između Hidžaza i Jemena u kojoj je u drevna vremena vladala kraljica Belkisa (kraljica od Sabe). U stara vremena narod ove zemlje je obožavao kumire, a onda je prihvatio Sulejmanovu (Solomon) vjeru. Pokrajina je bogata vodama, zelenilom, vrtovima i vinogradima i po tim osobinama je poznata i u poeziji.

sabâh meydanı, derviško okupljanje (kod mevlevija) između obavljanja jutarnje molitve (sabâh) i izlaska sunca. To vrijeme se provodi u kontemplaciji i spominjanju Božjeg imena u blagovaonici gdje osobe zadužene za to poslužuju prepržen hljeb. Nakon toga se obavi zajednička molitva (dova) i svako ide u svoju sobu.

sabr, strpljenje. To je jedan *makâm* (v.), postaja, etapa u tesavvufu. Preduvjet da se pristupi višim duhovnim kontemplacijama.

sabûh, piće koje se pije ujutro da bi se razbio mahmurluk, boca za vino.

sabûhî, onaj ko u zoru pije, u tesavvufskom značenju: onaj ko se ujutro moli (zikr čini).

saç, kosa, u poeziji je simbol zamke u koju se lovi zaljubljeni, simbolizira oblak ispod kojeg se krije mjesec (lice voljene osobe), zunbul, jutarnji vjetar. Posebno se govori o tri elementa kose: oblik, boja i miris. Po boji i obliku također simbolizira dim ili maglu i kontrast je predstavljanja drage osobe kao svjetiljke (sem').

Primjer:

Bir güneş yüzlü melek gördüm ki âlem mahidır Ol kara sünbülleri aşikların âhıdır. (Avnî, Fatih Sultan Mehmed) Vidio sam anđela, lica poput sunca, a to je mjesec ovog svijeta Njene crne kose (zunbuli) uzdah su zaljubljenika.

Sa'd-i ekber, najveća sreća, a simbolizira je planeta (zvijezda) Müşterî – Jupiter, koja se nalazi na šestom nebu.

Sa'dî, Abû 'Abdullâh Muşarrafuddînb. Muslihuddîn (1213?-1292.), veliki iranski pjesnik i pisac. Autor je nekoliko djela koja spadaju u iransku klasiku, ali predstavljaju i vrijedna djela svjetske književne baštine. Glavna su mu djela Gülistân, Bûstân, Kasâid-i fârisî, Kasâid-i 'arabî i dr. Kao veliki iranski pisac često je predmet poređenja sa osmanskim divanskim pjesnicima.

Primjer:

Bustânın Sözümün lutfı suyıdur suvaran Ki hemîşe hoş olur Sa'dî Gülistân gibi.

(Ahmed-paşa)

Ljepota mojih riječi napaja se vodom Bustana I uvijek dobro dođe kao Sa'dijev Gulistan.

Safâ vü Merve, imena dva brežuljka u Mekki na kojima su u predislamsko doba bila dva kumira. Nakon osvojenja Mekke ova dva kumira su srušena, a u sklopu obreda hadža obilaze se ova dva brežuljka. Obilazak Safe i Merve se preporučuje u Kur'anu (sura al-Baqara, 158). Između ova dva mjesta se na ne-kim dijelovima puta trči tako da se obilazak Safe i Merve zove sa'y (v.).

safâ-yı-bâtın, unutrašnja čistoća, čistoća duše i srca, čistoća koja je karakteristična za sufije.

safeviyye, derviški red koji je osnovao Safiyyuddin Erdebîlî, a koji je po njegovom imenu nazivan i *erdebîliyye*.

safiyyullâh, čisti, bezgrješni Božji rob, Božji poslanik Adem (v.).

sahbâ, vino, v. mey.

sâhib-derûn, v. *ehl-i dil,* ljudi srca, derviši.

sâhib-kırân (صاحب قران), osoba koja se rodi u znaku kada se dvije sretne zvijezde Jupiter (Müşterî) i Venera (Zühre) nađu u istom sazviježđu. U divanskoj poeziji su naročito opjevani sultani koji su ustoličeni u ovom astrološkom znaku, zato sâhib-kıran znači sretan vladar. Također, ovo je ime za jednu vrstu tulipana.

sahn-i lâlezar, vrt tulipana, trg (plato) na kojem su zasađeni tulipani. U divanskoj poeziji poredi se sa obrazom drage osobe.

Primjer:

Hemişe merdüm-i çeşmin izâra-i yâra bakar

Gözüm o pencereden sahn-i lâlezâra bakar.

(Şeyhulislam Yahya)

Zjenica mog oka uvijek u obraz drage gleda tako da moje oko kroz prozor uvijek gleda vrt tulipana.

sâkî, peharnik, vinotoča, osoba koja potiče na ljubav točeći vino, šejh (v.), muršid (v.), jedna od najvažnijih osoba na skupu, osoba koja točeći vino daje društvu život. Obično zauzima mjesto voljenog (voljene) (sevgili) kao što je uloga voljene (voljenog) (sevgili) da dijeli piće i razveseljava društvo. Jedna od glavnih osobina sâkîja je ljepota pa tako ašik često ne biva opijen pićem nego ljepotom sâkîja.

Primjer:

Işkun esrükleriyûz câm-ı labûn sun sâkî

Cândan it meclis-i cânânede peymânemüzi.

(Ahmed-paşa)

Primjer:

Sakıyâ mey sun ki eyyam-ı bahar elden gider Hâtem-i câm-ı şarab-ı hoş-güvar eldengider.

(Taşlıcali Yahya-bey)

Ej vinotočo, ponudi vino jer dani proljeća izmiču Pečat vinske čaše pitkog vina izmiče.

sâkî-i devrân, vinotoča vasione, muršid.

Primjer:

Bir nice doyunca kanalım câm-i murâda Bir lahza komaz sâkî-i devrân elimizde.

(Nef'î)

Kako da se zadovoljimo čašom za kojom žudimo Kad vinotoča vasione ni trenutak je ne ostavlja u našim rukama.

sâkînâme, pjesma o sakiju – vinotoči, metaforički: pjesma o vođi derviške skupine, šejhu. Većina sâkînâmâ na turskom jeziku spjevana je u formi mesnevije, mada ima nekoliko pjesama ovakvog sadržaja i u formi tercî-i benda, terkîb-i benda i kasîde. Najpoznatiji pjesnici sakiname su Fuzuli (um. 1556.), Tašlidžali Jahja (um. 1582.), Sabuhi Dede (um. 1647.), kao i Bošnjak Sukkeri Zekeriyya.

Salamân u Absâl, alegorijska tema u iranskoj i turskoj književnosti. Ova imena prvi spominje Ibn Sina (um. 1037.), ali porijeklo ove priče je svakako mnogo starije, ona potječe najvjerovatnije iz grčke mitologije. Po ovoj priči postojao je kralj Hermanos sin Herkulov. Hermanos nije želio imati kontakta sa ženama pa mu je filozof Iklikoulas dao "čovječiju travu". Nakon devet mjeseci rodio mu se sin kome je dao ime Salaman. Tragična ljubavna priča Salamana i djevojke Absal, koja je bila dodijeljena Salamanu kao dadilja, ispisana je na devet zlatnih ploča koje su stavljene

u piramidu Salamanovih predaka. Nakon oluja i vatrene stihije, ove ploče je htio vidjeti božanski filozof Platon, ali mu kraljevi to nisu htjeli dozvoliti. On je našao svoga učenika Aristotela i oporučio mu da pročita ove ploče. To je bilo moguće tek nakon Aleksandrovih osvajanja i tada se saznalo za ovu priču. U mesnevijama na turskom i perzijskom jeziku, umjesto filozofske, u prvi plan izbija tesavvufska nota koja ovu u suštini tragičnu ljubavnu priču o prisilnom razdvajanju dvoje zaljubljenih svodi na tesavvufsku razinu platonske ljubavi.

Sâlih, Božji poslanik koji je poslan narodu Semûd, nastanjenom između Medine i Damaska, nakon što je narod 'Âd čiji je poslanik bio Hûd propao. Po legendi, narod *Semûd* je živio u plodnim i bogatim krajevima. Podijeljen je bio na deset plemena sa po 75.000 osoba, a živjeli si između Hidžaza i Sirije. Gradili su kuće i dvorce u planinama i brdima, ali zaboravili su Boga. Bog im je poslao svoga poslanika Sâliha da ih odvrati od obožavanja kumira, no oni su mu iskazali neposluh. Kažnjeni su strašnim zvukom. Spasio ih se samo manji broj koji su vjerovali u Salihovo poslanstvo i s njim su napustili grad.

sâlik, sljedbenik, onaj koji ide određenim putem, koji slijedi murşida (v.) u tarîkatu. Isto i murîd. Primjer:

Cân-ı 'aşık düşdi la'lün fikrine Buldı sâlik sırr-ı gayba 'ıttila'.

(Ahmed-paşa)

Ašikova duša pomisli na crvene usne drage Salik dođe do saznanja o tajni nevidljivoj.

sâlikân-ı tarîkat-ı 'ulyâ, oni koji su se uputili visokom duhovnom putu.

Saltuk, v. Sarı Saltuk Baba.

Sâm, sin Nerimanov, otac Zâlov, a djed Rustemov; sva četvorica su bili poznati iranski junaci.

Primjer u kojem se poredi sultan Murad IV sa ovim junacima:

Mehâbet'de salabet'de olup ecdâdine gâlib Budur sâhibkırani alemın Sâm-i Nerimanî.

(Mehmed Halifa Bosnevi-Ulfeti)

U snazi i izdržljivosti bješe iznad svojih predaka Velike sreće padišah svijeta, poput Sama Nerimanova bješe.

La cerem olmadı bu mülk nasib Cem ü Cemşid ü Sâm u Suhraba. (Hasan Ziyâ'î)

Nesumnjivo ova zemlja nije bila suđena Ni Džemu ni Džemšidu ni Sâmu ni Suhrabu.

Sâm, jedan od trojice Nuhovih sinova, a zajedno sa Jafesom bio

je očev miljenik. Sâmovim se potomcima smatraju Arapi, vrlo često i Iranci, Grci, a ponekad se govori da su mu potomci i Jevreji. Nuh je podijelio zemlju svojim sinovima, a Sâmu je zapala zemlja između Nila, Eufrata i Tigrisa i Sir Darje i Amu Darje, a on sam se nastanio u Mekki. Neki ga smatraju ocem semitskih naroda.

Samed, veoma visok, vječan, Onaj koji ni o kome nije ovisan, Bog. Jedno od 99 lijepih Božjih imena (Allahu 's-Samed).

sandûka, drveni poklopac nad mezarom u turbetu u obliku sanduka iznad kojeg se stavlja pokrivač od zelene čohe.

sanem, idol, kumir. Simbolizira voljenu osobu (sevgili).

sânî-yi isneyn (ثانى اثنين), drugi od dvojice, tj. Ebu Bekir, prvi halifa. Naime, aludira se na slučaj kad su se Muhammed a. s. i Ebu Bekir, pri odlasku iz Mekke u Medinu skrivali u pećini, Ebu Bekir je bio taj drugi od dvojice.

Primjer:

Yâr- 1 evvel refîk-i sidk-1 şi'âr sânî-yi isneyn iz huma fi 'l-gâr. (Derviš-paša Bajezidagić)

Prvi prijatelj, drug iskrenih osjećaja drugi od dvojice kad su bili u pećini.

Sarı Saltuk Baba, jedan od najpoznatijih sufija XIII stoljeća. Bio

je učenik Mahmuda Hayranija i jedan od vodećih evlija. O njegovom životu i vođenju borbe na putu islama postoje brojne legende, kao i o tome na kom je mjestu pokopan. Česta je inspiracija pjesnicima divanske poezije.

sarıklı sikke, mevlevijska kapa oko koje je omotan saruk. Ona kapa (mevlevijska) oko koje nije obavijen saruk zove se dal sikke. Kapa se mogla obavijati sarukom tek nakon "učenja" tekbîra, što je obavljao pročelnik nazvan çelebî efendi.

satranç, ferzane, beydak, šah. Igra šaha u divanskoj poeziji ima svoju određenu simboliku. Naime, da bi spriječio takmaca da priđe kralju koji simbolizira dragu, ašik preporučuje da se pred takmaca postave prepreke.

Primjer:

Görmek dilerse beydak-ı hal-ı ruhun rakîb Açmaz ko şahum arada ferzanelik budur. (Hasan Ziyâ'î)

Ako suparnik želi vidjeti stanje duše pješaka (u šahu) Postavi tamo prepreku, moja carice, ovdje je vezir.

Objašnjenje: u istočnjačkom poimanju šaha vezir (ferzane) je najpokretljivija figura, ona koja brani cara (šah), to je ona figura koja se u nas zove kraljica.

sa'y, trčanje između dva lokaliteta, Safe i Merve u Mekki u blizini Ka'be. Ovo trčanje je sastavni dio obreda hadža, a taj obred ima svoje porijeklo još iz predislamskih vremena. Po starim vjerovanjima je žena Ibrahima a. s. Sara, nakon što je rodila sina trčala između ova dva mekanska brežuljka tražeći vodu i nakon sedmog obilaska i udaranja nogom u zemlju, izbila je voda Zemzem.

seb'a'l-mesânî, drugi naziv za prvu suru u Kur'ânu, *Fâtihu*, zbog toga što ima sedam ajeta. Za ovaj naziv postoji uporište i u samom Kur'ânu (*al-Hiğr*, 87). U tesavvufu ovih sedam ajeta simbolizira sedam crta lica: dvije obrve, četvere trepavice i kosa.

sebʻa-i seyyâre, sedam nebeskih tijela kojima je pridavana posebna važnost u određivanju ljudske sudbine. To su: Kamer (Mjesec), Utârid (Merkur), Merrîh (Mars), Şems (Sunce), Zühre (Venera), Müşterî (Jupiter) i Zühal (Saturn). Svako od ovih sedam nebeskih tijela simbolizira sreću ili nesreću.

sebk-i hindi, gazel spjevan na "indijski" način, s puno mašte i dubine osjećaja. Ovaj stil je izumljen na dvoru Babura u Indiji, a u osmanskoj književnosti ušao je u modu u XVII stoljeću.

seccâde nişîn, onaj koji sjedi na sedždžadi, šejh. Isto i *postnişîn*.

secde-gâh, mjesto obavljanja molitve, mesdžid ili džamija.

secde-i eşcâr, ağacların secdesi, klanjanje drveća. U noći sudbine (Leyle-i kadr) i uoči Hıdırelleza (Jurjeva) staju vode, a drveće se klanja. U vezi s ovim postoji legenda o poznatom narodnom pjesniku Ašiku Omeru koji je radio u seoskom mlinu. Jedne "noći sudbine" ili uoči Jurjevdana iznenada je stao mlin, a iznenađeni Ašik Omer je izašao da vidi razlog. Iznenadio se kad je vidio da je voda stala, a drveće se poklonilo (palo na sedždu).

Primjer:

Eylemez secde-i eşcar-ı şeb-i Kadr'e nigâh Cilve-i kamet ü kaddinden olan Car âgâh.

(Nailî-i Kadim)

Ne gleda prema drveću koje se klanja u "Noći sudbine" (Leyle-i Kadr) Oni koji znaju o pojavi njenog vitkog stasa.

sec' (سجم), rimovana proza. Najpoznatije djelo iz klasičnog perioda osmanske književnosti napisano rimovanom prozom je Sinan-pašina *Tazarruname*.

Sedd-i Iskender, Aleksandrova brana. Zid koji je Iskender – Zulkarneyn podigao kako bi odbranio svoj narod od naroda Yecuc i Mecuc. sefâretnâme, vrsta književnog djela u prozi, rjeđe u stihu, u kojem se govori o zemlji ili gradu u koju je autor djela išao kao izaslanik (sefîr). Tu su opisani ne samo izgled grada ili zemlje gdje je izaslanik boravio nego se često donose i dojmovi o samoj diplomatskoj misiji koju je obavljao autor sefâretnâme. Ovaj žanr je naročito zastupljen u osmanskoj književnosti od XVII stoljeća, a jedan od poznatih autora sefâretnâme je Osman Šehdi Bjelopoljak.

sefer, put, putovanje; u tesavvufu: putovanje srca prema Istini (Bogu). Postoji više etapa u ovom putu čovjekovog srca prema Bogu, a krajnji je cilj nestajanje u Bogu (*fenâ fillah*, v.).

sefînetü 'ş-şü'arâ, medžmua (v. *mec-mû'a*), zbornik pjesama više divanskih pjesnika. Susreće se i kao *sefine*.

sehâb, oblak, v. ebr.

selâsil-i tasarrufât, uzde (lanci) koje kontroliraju korištenje čovjekove slobodne volje, Božja sveopća volja koja čovjeka čini sputanim i vezanim.

selîs, vrsta pjesme u okviru narodne poezije, koja po formi podsjeća na gazel.

Selmân, ime dvije osobe koje se spominju u divanskoj poeziji. Jedan je Selman Farisi, koji je najprije bio vatropoklonik, a onda je u Damasku prešao na kršćanstvo. Kad je došao u Medinu i upoznao Muhammeda a. s. prešao je na islam. Dugo se družio s Hazreti Alijom. Drugi je Selmân Sâvecî (um. 1309.-1376.) poznati iranski pjesnik, majstor kasida koji je u tom žanru bio uzor i mnogim osmanskim divanskim pjesnicima.

Selmânî, bektašijski derviškoji prihvaća ponuđeni dar. U principu, mevlevijski i bektašijski derviši nisu smjeli prositi. Jedino oni koji su nešto zgriješili išli su kao selmânî i primali darove. Ime su dobili po Selmân Fârisîju.

Selsebîl, ime jedne od rajskih rijeka koja ima sladak ukus. U poeziji se često poistovjećuje sa usnama voljene osobe.

Primjer:

Kevser-i la'line etmişti Celîl Selsebil'i ser-i kûyına sebîl.

(Hâkânî)

Uzvišeni je tvojim Kevser usnama učinio put do izvora Selsebila.

semâ' (سماع), slušanje pjevane ili recitirane poezije, uz muziku; ceremonija pripadnika određenih derviških redova koji se smatraju Božjim prijateljima. Ples ukrug uz muziku na instrumentima naj i bubanj je sastavni dio ceremonije nekih derviških redova, u prvom redu mevlevija.

Slušanje pobožne poezije, muzike i ples poništavaju osjećaj prolaska vremena, bude dušu iz obamrlosti. Semâ'u ne može pristupiti svako, za njega treba obaviti posebne pripreme koje se sastoje od četrdesetdnevnog iskušenja (çile), pri čemu se odriče od hrane i sna što pomaže kontemplaciji kojom se približava Bogu. Sema započinje invokacijom i pohvalama Bogu, iza čega slijedi ples. Nakon određenog odmora nastavlja se sa plesom do zore. Džunejd Bagdadi je ovaj zanos i ples objasnio time što je Bog u prapočetku stvaranja svijeta pitao duše: "Nisam li ja vaš gospodar?" Ova rečenica je tako milozvučno djelovala da su duše opijene njom padale u zanos. Otada muzika izaziva zanos koji vodi ushićenju i težnji približavanja Bogu. Semâ' je također nazivana mukâbele.

semâ dedesi, predvodnik koji podučava derviša početnika (cân, v.) semâ'u.

semâhâne, prostor u tekijama u kojem se obavlja semâ.

semâ'î, vrsta narodne pjesme s posebnom melodijom koja je imala četiri ili dvije stope *mefâ'ilun*, ili je imala dvije stope sa po četiri sloga (4 + 4) u narodnom metru (*hece vezin*).

semender, mitska životinja koja živi u vatri. Štiti je voda koja se nalazi u njezinom oklopu. Primjer:

Ateş-i suzan a'daya bizimle girmeğe Dehr içinde imtihan olmuş semender yok mudur. (Mehmed Halifa Bosnevi-Ulfeti)

Nema li semendera okušanag u svome vremenu Koji će se s nama baciti na neprijatelja koji vatru bljuje.

Semerkand, grad u Uzbekistanu, stari trgovački i kulturni centar. Slično kao i *Buhârâ* (v.) u divanskoj poeziji simbolizira bogastvo i sjaj i u tom smislu koristi se kao sredstvo poređenja sa nečim vrijednim i bogatim.

Semûd, narod Arabijskog poluotoka u predislamsko doba kome je bio poslan Božji poslanik *Nûh*. Spominje se u Kur'anu.

Sená'î, (um. 1150.) poznati perzijski klasični mistički pjesnik iz Gazne. Bio je inspiracija i često citirani pjesnik od strane osmanskih divanskih pjesnika.

seng, (سنگ) kamen, u divanskoj poeziji je najčešće simbol tvrdoće srca voljene osobe (*sevgili*).

seng-i musallâ, (سنگ مصلا) mjesto na koje se spusti umrli (meyit) prilikom obavljanja dženaze--namaza (obreda na mrtvom osobom).

ser-i kûy, vrh sela, početak sela, početak puta, u poeziji (kod Fuzulija): mjesto gdje se nalazi draga.

ser-i Nemrud, Nemrudova glava. v. Nemrûd.

ser-i zülf, vrh solufa, simbol zavodničke moći drage osobe.

Serî, poznati mistik po imenu Abû'l--Hasan Serî b. al-Mugallas as--Sakâtî. Učenik je Ma'rûf Kerhîja (v.), a dajdža (ujak) Džunejda Bagdâdija (v.). Spada u one vodeće sufije koji su često spominjani u pjesmama divanskih pjesnika.

ser kudûmî, osoba koja je upravljala ceremonijom u mevlevijskoj tekiji, vođa orkestra; neki od mevlevijskih vođa se nisu mogli ženiti, a ser kudûmî su mogli imati porodicu.

ser-levha, ukrašeni početak knjige, prva strana rukopisne knjige koja je često ukrašavana višebojnim ornamentima.

serv, servî, čempres, cipresa; voljena osoba visokog i vitkog stasa.

Primjer:

Naz eyle çünki vardûr eyâ serv-i gûl-izâr

Gülzâr-ı gamda bencileyin bülbülün hezâr.

(Figânî)

O čempresu obraza poput ruže, budi koketna Jer u ružičnjaku brigâ poput mene hiljadu je slavuja. serv-i âzâd, tanka i visoka cipresa, čempres. Dobila je ime âzâd (slobodna) zbog toga što joj sve grane idu gore i što se ne mijenja ni ljeti ni zimi. Najčešće se voljena osoba (sevgili) poredi sa ovim gordim i slobodnim stablom.

serv-i hirâmân, vrlo tanak čempres koji se povija na dvije strane (od serv – čempres i hirâmân – koji se naginje (savija) u pokretu.

Primjer:

Âheyledigüm serv-i hirâmânun içündür

Kan ağladığum gonce-i handânun içündür.

(Fuzûlî)

Uzdahnuo sam zbog tvog čempresovog stasa koji se njiše i da krvave suze ronim to je zbog tvojih nasmiješenih usana poput pupoljka.

serv-i hoş-reftâr, čempres lijepog kretanja. Kad se radi o osobi koja se poistovjećuje s čempresom to znači "osoba lijepog hoda".

Primjer:

Revza-ı kûzına her dem durmayub eyler güzar Aşık olmış gâlıbâ ol serv-i hoş reftare su. (Fuzûlî)

Voda neprestano teče prema rajskom vrtu drage Čini se da se i ona zaljubila u ljepoticu čempresovih kretnji. " serv-i sehî, potpuno prav čempres, koji simbolizira stas drage.

sevdå ili süveydå, crna mrlja koja se nalazi u sredini srca, čežnja. Smatra se ključnim elementom u ljudskom organizmu pomoću kojeg se spoznaje božanska ljubav.

Primjer:

Ben şimdi belasın mı çekerdüm ezel anun Ger olmasa sevdası süveyda da hüveyda.

(Hasan Ziyâ'î)

Ja sam sada povukao njenu nesreću od ezela Ako ništa čežnja za njim je i čežnja i svjetlost.

sevgili, voljeni, voljena. Sevgili je na poseban način opisan(a) u divanskoj poeziji. Sevgili nikad ne prijateljuje sa ašikom (zaljubljenikom), njegovo srce je tvrdo kao kamen, za njega nema koristi da se žali, da plače, on(a) je nemilosrdan. Sevgili (voljeni, voljena) se često poredi sa Yûsufom zbog njegove ljepote. U nekim stihovima se poredi sa svijećom (şem') jer zaljubljeni (ašik) kružeći oko voljene osobi sagori u njenom plamenu.

seyr fillah (سير في الله), najviši duhovni stupanj u tarikatu koji označava stanje u kojem sufija napušta svoju egzistenciju i upućuje se (seyr) prema Bogu. Taj stadij se okončava stupnjem fenâ fillâh (v.) – nestajanje u Bogu. seyr ilallâh (سير إلى الله), prvi od četiri stupnja putovanja čovjeka prema Bogu; zove se još i sefer-i evvel.

seyr maʻallah (سير مع الله), treći stupanj na čovjekovom putovanju ka Bogu (sefer-i sâlis). Ovaj se stupanj još naziva i mekâm-i kâbe kavseyn ev ednâ.

Seyyid Battal, junak istoimenog turskog epa koji govori o osvajanjima Anadolije od strane islamske vojske. Iu divanskoj poeziji je njegovo ime simbol nadnaravnog junaštva.

Primjer:

Bir bir eylerdüm beyân agyara işler kildungum Korkarın kim kıssa-ı Seyyid gibi Battal olur. (Hasan Ziyâ'î)

Sve što sam uradio, jedno po jedno sam drugima objelodanio Od onoga ko se boji postaće junak (battal) kao u priči o Seyyidu.

Seyyidü 'ş-şuhedâ (سيد الشهدا), predvodnik šehida, titula data posmrtno Husejnu, sinu Alije, trećem imamu u hijerarhiji šiita. Isto i şah-ı şuhedâ.

Primjer:

Birisi şah-i şuheda birisi şah-i ʻulema Birisi kurs-i kamer birisi de şems-ı duhâ. (Vahdetî) Jedan kralj mučenika, drugi kralj učenjaka Jedan disk mjeseca, drugi sunce jutarnje.

sırr, tajna. Božanska tajna, znanje dostupno samo posvećenim ljudima.

sırr-ı rubûbiyyet, Božanska tajna.

sîb, jabuka. Simbolizira vilicu voljene osobe.

sidre, leksičko značenje: arapska trešnja. Riječ se spominje u Kur'anu na dva mjesta u suri *Nedžm* (an-Nağm). Po tefsirima to je Božansko drvo koje se nalazi na desnoj strani od arşa, a po hadisu je to šesti kat nebesa. Neki smatraju da je sidre rajsko drvo koje se naziva i *Tûbâ*.

sidre-i kürsî, mjesto na nebesima do kojeg je u noći miradža (v.) zajedno sa Muhammed a. s. došao melek Džebrail. Džebrail nije imao dopuštenje da ide dalje i tu je sačekao Muhammeda a. s. da se s njim vrati na zemlju. Ovo mjesto se nalazi ispod Najvišeg Prijestolja, i prostor dalje od Sidre je poznat samo Bogu. Zato se naziva i 'âlem-i gayb (v.).

sidretü'l-muntehâ, lotos na sedmom nebu, fig. vrhunac, najudaljenije mjesto u kozmosu.

Sidretu 'l-muntehâ, ili *Sidre ve Munteha* drvo koje se nalazi na sedmom katu nebesa, desno od arša.

Pored njega je džennet, a ispod njega protječu džennetske rijeke. Ovo drvo se katkad naziva i Tûbâ, a mjesto je gdje se nalazi stanište duša vjernika i evlija. Ujedno, to je krajnja tačka na nebesima de koje može doći bilo ko pa i melek Džebrail (Gabriel). Jedini koji je prošao tu granicu i približio se Bogu je prema islamskom vjerovanju Muhammed a. s. koji je u noći miradža (uspona na nebo) imao susret sa Allahom dž. š.

Primjer:

Sidre kaddinde uçarsın dil-berün ey murg-i dil Munteha pervâz idersin âferin pervâzuna. (Ahmed-paşa)

Ej ptico srca voljene, letiš u visini Sidre Letiš po Munteha, bravo za tvoj lijet!

Sihâm-ı kazâ, Strelice sudbine, naslov zbirke satiričkih pjesama divanskog pjesnika Nef'î-ja (um. 1635.). Ova zbirka koju spominju mnogi pjesnici s divljenjem, bila je povod pogubljenja Nefija.

Primjer:

Eylemiş sırkat ile sehm-i kazâ-yı taklîd

Kimseye hicvini ʻazv etmedi (Nef î) mâhir. (Fadil-paša Šerifović)

S ovom krađom učinio je ono što bi učinila "Strijela sudbine".

Nenadmašni (Nef`î) nije nikome podmetnuo svoju rugalicu.

sihâm-i kavs-i kazâ, strijela luka sudbine.

sihir (sihr), magija, čarolija, gatanje. U divanskoj poeziji voljena osoba (sevgili) se bavi magijom kako bi opčinila zaljubljenika (ašik).

sihirbâz, gatar, mađioničar. U kontekstu u kojem se ašik spominje kao zavedena osoba, privučena u mrežu voljene (voljenog), voljena (voljeni) se spominje kao sihirbâz ili câdû (vještica).

Sikender, v. Iskender.

sikke, kovani novac, žig; kapa koju stavljaju mevlevijski derviši prilikom svoga poznatoga obreda.

sikke tekbîri, veličanje Božjeg imena prilikom prvog stavljanja mevlevijske kape (*sikke*) na glavu.

Silsiletü'z-zeheb, potvrđivanje dvanaest imama kao svojih vođa, doslovno: zlatni lanac.

sîm-beden, tijelo bije srebra, osoba bijele puti. Uzima se kao kontrast za crvene usne (boje vina). Isto i sîm-ten.

sîm-ten, srebrenog tijela, čovjek čija je koža srebrenaste boje

sîmurg, mitska ptica, Feniks, isto što i 'Ankâ. Kako je imala osobine trideset drugih ptica, veća je od trideset običnih ptica i sadrži boje trideset različitih ptica to joj je i perzijsko ime *simurg*, tj.  $s\hat{i}$  – trideset i murg – ptica.

Jedna Vahdetijina kasida upravo počinje stihovima u kojima simurg – ptica simbolizira uzlet u više sfere poput duše pjesnika koji želi ostaviti sve ovozemaljsko i nestati u Jednom. U tesavvufu se kaže simurg i za savršenog čovjeka (insân-i kâmil), tj. za osnivača reda (kutb). U narodu je poznata i kao zümrüdankâ.

Primjer:

Bal-ü per açtı yine işbu hüma-yı dil ü cân Murg-i sîmurg misali meğer ister tayaran Mülk-i süflâyı koyun 'alem-i ulvı şehrin Sülf-i dilber gibi kılmak diler anı seyaran. (Vahdetî)

Prijevod:

Raširila je opet krila ta sveta ptica srca i duše Želi li to poletjeti Simurg-ptica? Ostaviti niži svijet, a grad višeg svijeta Poput uvojka drage želi učiniti, gledajući ga.

sîn, arapski konsonant "s", koji ima brojčanu vrijednost 60. Po nekim tesavvufskim tumačenjima (A. Çelebioğlu, Eski Türk Edebiyatı araştırmaları, s. 533) sîn je ime poslanika Muhammeda, tako da početak sure Yâ

sîn znači "O, Muhammede!". (Ovdje se Çelebioğlu poziva na Mehmeda Ilmija (um. 1020./1611.), Şerh-i cezîre-yi Mesnevî, Süleymaniye Ktp. Husrev Paşa, No. 156).

sîne, njedra, prsa, grudi v. koyun.

sîne-i pûrdâg, ranjene, žigosane grudi. U divanskoj poeziji to je metafora za rascvalo crveno cvijeće.

Primjer:

Biz hazân ü hâr kaydinden beri bülbülleriz

Sîne-i pûrdâğımız bağımız gûlzarımız.

(Nef'î)

Mi smo slavuji koji ne uzmičemo od jeseni niti od bodlje Naše ranjene grudi su naši vrtovi, naši ružičnjaci.

Sinimmâr, graditelj prelijepog dvorca Havernâk, sagrađenog za vladara *Nu'mân b. Munzîra*. Da ne bi sagradio još neki sličan dvorac usmrćen je na taj način što je bačen s krova dvorca. Tako je "nagrađen" za svoje neponovljivo djelo. U poeziji se koristi izraz "cezâ-yı Sinimmâr" (Sinimmarova nagrada).

sîreng (per. si - 30, reng - boja), ptica koja ima perje u trideset različitih boja. To je drugo ime za mitsku pticu simurg (v.) koja se također još spominje i pod imenom 'ankâ (feniks).

sitâyişnâme, pjesma napisana s ciljem da se nekoga hvali. Ukoliko je pjesma pohvalnica napisana u formi kaside onda se naziva medhiyye.

siyâkat, vrsta arapskog pisma koje je u Osmanskom carstvu korišteno za pisanje financijskih izvještaja, pisanje tapija i obračuna vakufa. To je jedna vrsta kombinacije kûfî i nesh pisma. Teško ga je čitati jer se pretežno piše (tj. bez dijakritičkih znakova). Nekada se smatralo znakom visoke obrazovanosti ako je neko znao koristiti ovo pismo.

Primjer:

Kişi kim siyâkatta kâdir değil Ulular huzurunda hâzır değil. (Lâ- edrî)

Osoba koja nije sposobna u sijakatu Nije spremna prisustvovati u visokom društvu.

siyâsetnâme, opće ime za moralno-didaktičko djelo u islamskoj književnosti kojim se daju uputstva za mudro upravljanje državom. Najstarija djela ove vrste napisana su u staroj iranskoj sasanidskoj državi, a također ih je veliki broj napisan u vrijeme Osmanskog carstva. Kao primjeri su navođene misli velikih grčkih filozofa Platona i Aristotela, ali i starih orijentalnih mudraca.

siyer (mn. od siret), djela koja opisuju život i vojevanja Muhammeda a. s. U osmanskoj turskoj književnosti ova su djela pisana u prozi ili u mesnevi stihovima. Jedno od najpoznatijih djela ove vrste je Siyer-i Veysi, a ovome su djelu pisani mnogi dodaci (zeyl) i komentari.

**sôfî**, pripadnik tesavvufa, isto i:  $s\hat{u}f\hat{i}$  (v.).

sohbet, susret i razgovor; kao tesavufski termin predstavlja jedan od dva osnovna elementa tesavvufa. Drugi je hizmet (v.) – služenje. Jedan od najvažnijih ciljeva druženja- bezm (v.) je razgovarati (sohbet etmek), jesti, piti, svirati i plesati.

Primjer:

Câm-ı mey la'lüne öykünmüş eyâ mestâne-çeşm Sâğ olursam dünyede çokdur anunla sohbetüm.

(Hayâlî)

O pijano oko koje podražavaš rubin vinske čaše (usne voljene) Ako budem živ, imam puno razgovarati s njom (njim).

Subhân, jedno od Božjih imena koje znači a je Allah lišen svih mana i nedostataka. U isto vrijeme je molitva *Subhanallâh*, priznanje da priznajemo da su svi nedostaci daleko od Allaha.

sûfî, pripadnik tesavvufa, islamskog misticizma. Riječ je izve-

dena od arapske riječi "suf" - vuna jer su se sufije ogrtale vunenim ogrtačem. Postoji i mišljenje da je ovaj termin nastao od grčke riječi "sofos" - mudrost. Prva osoba koja je osnovala tekiju i koja je poznata po nazivu Sûfî je Ebû Hâšim iz Sirije (umro 150./767.-8.). Sufije su vremenom razvile teoriju o vahdet-i vucûdu – Jedinstvu egzistencije. Stoljećima su se sukobljavali sufije i alimi (učenjaci ortodoksnog islama) oko toga čemu dati prednost – razumu ili srcu. Sufije su tvrdili da se samo srcem može spoznati Boga.

Suhrâb, sin Rustema i Turkinje, kćerke jednog pograničnog namjesnika. Na jednom od odlazaka u lov Rustem upoznaje lijepu kćer semenganskog namjesnika, po imenu Tehminu i s njom provodi jednu noć. Poslije toga se vraća u Iran, a Tehmina iz te veze sa Rustemom dobija sina kome daje ime Suhrâb. Želeći za sebe sačuvati sina ona ne obavještava Rustema da mu se rodio sin. Suhrâb je već sa dvanaest godina veliki junak. On kreće na put da traži oca, ali kad nailazi na njega, pošto se nisu poznavali, oni se sukobe. U posljednjem njihovom dvoboju kada je Suhrâb trebao savladati Rustema, ovaj je stariji i iskusniji upotrijebio lukavstvo i usmrtio sina. Upravo u vrijeme kada je Suhrâb umirao, Rustem je saznao da je junak koga je ubio njegov sin.

sulhiyye, pjesma (najčešće kasida) posvećena sklapanju mira. Najčuvenija je kasida s tematikom sklapanja mira (sulhiyye) koju je spjevao Sabit Užičanin u povodu sklapanja Karlovačkog mira 1699. godine i posvetio je Amca-zade Huseyin-paši koji je bio veliki vezir u vrijeme sklapanja toga mira.

Suleymân, jedan od Božjih poslanika koji se spominju u Kur'anu. Po Tevratu (Tori) on je vladar koji je poslije Davuda (Davida) došao na njegovo mjesto. Vladao je svim živim i neživim stvorenjima i stvarima zahvaljujući moći koja mu je data. U divanskoj poeziji se najčešće spominje njegova sposobnost razumijevanja govora životinja, kao i njegov odnos sa Belkisom, kraljicom od Sabe.

Sultân Veled devri, obred u mevlevijskoj tekiji koji se sastoji od obavljanja tri kruga u semahani prije nego što otpočne semâ' (v.). Na čelu kolone je šejh, a za njim idu svi derviši. Ovaj obred je dobio ime po Sultân Veledu, sinu Dželaluddina Rumija.

Sultân Veled mekâmı, crvena kožica u mevlevijskoj tekiji na kojoj sjedi u toku obreda *Şeyh efendi*.

Sûr, rog, truba kojom će na Sudnjem danu zatrubiti Isrâfîl, jedan od četvorice velikih meleka (anđela). Vjeruje se da će Israfil zatrubiti tri puta. Kad zatrubi prvi put poumiraće svi oni koji su još u životu. Na drugi znak svi će oživjeti i povratiće im se prvobitni oblik. Na treće znak Israfilove trube svi će se iskupiti na *Mahšeru*, mjestu gdje će Bog svima suditi za djela koja su počinili na ovom svijetu.

surâhi, boca za vino, redovan rekvizit na skupovima ašika.

sûriyye, pjesničko ili prozno djelo koje ima za temu ceremoniju obrezivanja prinčeva ili rođenje ili vjenčanje princeza. Mnogi dvorski pjesnici su pisali stihove o ovim svečanostima očekujući materijalnu nagradu ili unapređenje u službi. U nekim od ovih književnih djela detaljno su opisane svečanosti koje su ponekad trajale i po četrdeset dana.

sûrnâme, isto kao sûriyye (v.).

Sûzen-i 'Îsâ, Isaova (Isusova) igla. Po starim kazivanjima, u vrijeme kad je Bog uzdigao Isaa na nebo, dok se ovaj još nalazio na četvrtom katu nebesa meleci (anđeli) su tražili dopuštenje od Boga da ga povedu u više nebeske sfere. Bog je naredio melecima da pretraže Isaa i ako kod njega nađu bilo šta materijalno što ne pripada najvišim nebeskim sferama da mu ne dopuste dalje uzdizanje. Pošto

su meleci u skutima ogrtača Isaovog našli iglu i polomljenu čašu nije mu dopušteno da ide dalje od četvrtog kata nebesa.

Primjer:

Isî'yi bilmez misin bir sûzeni Çarh-i çârümden geşürmedi anı.

(Sinan-paşa)

Zar ne znaš za Isaa i jednu njegovu iglu

Nije ga mogla provesti od četvrtog kruga (neba).

- Süheyl, Sirius, zvijezda južnog podneblja. Süheyl je i ime junaka mesnevije sa ljubavnim sadržajem Süheyl ü Nevbahâr koju su koncem XIV stoljeća sa perzijskog preveli na turski Hoca Mes'ûd i njegov nećak Izzeddin.
- Süleymannâme, djela u stihu ili prozi koja govore o vladavini Sulejmana Zakonodavca (Veličanstvenog). Postoji veliki broj djela koja govore samo o osvajanjima sultana Sulejmana, a mnoga su od njih anonimna i nalaze se sačuvana u brojnim knjižnicama u evropskim zemljama i u Turskoj.
- sülûk, ići određenim putem, pravcem, osloboditi se loših navika, kloniti se grijeha; u tesavvufu: slijediti jednog šejha, pripadati jednom tarikatu.
- sülüs, krupno arapsko pismo, nastalo od pisma *muhakkak* (v.), a

- razlikuje se od njega prije svega po zaobljenosti slova.
- sündüs, anđeoska odjeća; prostirka, dušek; postelja koju su meleci (anđeli) prostrli za Muhammeda onu večer kad se on rodio.

Primjer:

Adı sündüs döşeyen anı melek. (Süleyman Çelebi)

Meleci su mu prostrli sundus.

- sünnet, slijeđenje riječi i postupaka Muhammeda a. s. Poslanikove riječi se zovu sünnet-i kavliyye, a postupci sünnet-i fi'liyye. Kako su Muhammedove a. s. riječi na drugom mjestu kao izvori islama, odmah poslije Kur'ana, to su česta tema kod pjesnika divanske poezije.
- sünnetullâh, Božje riječi, Božji zakon, Božje zapovijedi, nepromjenjivi poredak kojim On upravlja.
- Süreyyâ, sazviježđe Plejada. Pošto su Plejade poredane u obliku ogrlice često su u poeziji upravo simbol ogrlice na vratu voljene osobe (sevgili), pa se ponekad spominju kao 'ikd-i Süreyyâ (ogrlica Plejada).
- süveydâ, mala crna tačka, crna tačkica u srcu. Po starim vjerovanjima to je centar pomoću kojeg srce "spoznaje", ili to je "oko srca". Jedan je od sedam slojeva srca. Termin često eksploatiran u osmanskoj divanskoj poeziji.

şâhbâz (isto i şehbâz), soko, carska ptica, ptica s kojom se lovi. Pošto uvijek traga za plijenom simbolizira ašika koji traži voljenu osobu (sevgili).

Primjer:

Yahut hümâ şikâr edici şahbâzdır Dâim hevâ-yı sayd ile bî-âşıyân olur.

(Nef'î)

Ili je soko koji lovi huma-pticu (feniksa) pa zbog toga što stalno lovi po zraku ostaje bez gnijezda.

Ovdje je mitska ptica huma simbol voljene osobe koja je za ašika (soko-şâhbâz) neuhvatljiva.

şâh beyit, najljepši stih kaside, također i beytü'l-kasîd.

şâh-ı hıtta-i levlâk, gospodar zemlje levlâk, tj. Muhammed a. s. v. levlâke levlâk.

şâh-i Kerbelâ, car Kerbele, Husejin, unuk Muhammeda a. s., sin Alije, treći šiitski imam koji je poginuo u polju Kerbele.

Primjer:

Bastukda Kerbelâya kadem Şah-i Kerbelâ Oldı nişan-i tîr-i sitem Şah-i Kerbelâ. (Fuzûlî)

Kad nogom stupi na tlo Kerbele, šah Kerbele Postade cilj strijele zla, šah Kerbele.

Şâh-ı kevneyn, car oba bitka, Muhammed a. s.

şâh-ı mârân, car zmija. Po legendi je u vrijeme Danijal pejgambera živjela jedna zmija sa čovječijom glavom. Jednog dana, Danijalov sin Cemşasb bio je sa društvom na nekom brdu gdje ih je zateklo nevrijeme. Sklonili su se u jednu pećinu, koja je u stvari bila obitavalište carske zmije Yemliya. U pećini su našli jednu ogromnu šupljinu ispunjenu medom koji su skupljali za prodaju. Kad su došli do dna šupljine u koju se spustio Cemşasb, drugovi su ga ostavili i on je tu ostao sedam godina. Tu mu je car zmija - Yemliya ispunjavao svaku želju. Kad je Cemşasb poželio izaći na zemlju *Yemliya* ga je iznio pod uvjetom da nikom ne govori za njega. Cemşasb je godinama čuvao tu tajnu, ali kad se jednog dana razbolio tadašnji car, gatar mu je rekao da može ozdraviti samo ako pojede meso cara zmija. Gatar je pomoću tajnih vještina saznao da Cemşasb zna gdje se nalazi Yemliya i nekako su ga dobavili. Na to je car zmija rekao da njegovo meso skuhaju i da prvu vodu popije vezir, drugu neka popije Cemşasb, a meso neka pojede car. Kad su tako postupili vezir je odmah umro, car je ozdravio, a Cemşasb je postao vezir.

# Primjer:

Gûyiyâ zevk ü safâ dahmesine kıldı tılısm Şâh-ı mârân mı aceb ol hacer-i nûrânî. (Nedîm)

Kao da su užitak i radost dali čaroliju njegovom grobu Nije li taj svjetlosni kamen sami car zmija.

şâh-ı velâyet, vladar velâyeta (v.), imam Alija.

şâh-ı zülfıkâr, vladar sablje sa dvije oštrice, imam Alija.

Şâhnâme ili Şehnâme, poznati iranski epos koji je spjevao Firdûsî (934.-1020?) opisujući u njemu hiljadugodišnju prošlost Irana prije pojave islama u toj zemlji. Mnoge teme i motivi iz ovog eposa posuđivane su u literaturama svih islamskih naroda, naročito Turaka, a također je bilo pokušaja da se sastave

šahname koje su opisivale prošlost Osmanskog carstva. Neke od ovih šahnama pisane su u stihu, a neke u prozi.

şâhin, soko, isto i doğan i şâhbâz, carska ptica, simbolizira one koji traže blizinu svjetovnih vladara i ovozemaljsku moć i slavu. Također u divanskoj poeziji kosa voljene osobe se upoređuje sa sokolom zbog toga što i kosa voljene osobe lovi zaljubljenika kao što soko lovi druge ptice.

Şakîk-i Belhî, Sâdık b. Ibrahîm, jedan iz reda prvih sufija, spada u vodeće šejhove Belha. Učitelj je Hâtim-i Assama, a sugovornik Ibrahîma Edhema. Poznat po pobožnosti, askezi i darežljivosti.

Şâkkul-kamer, onaj koji presijeca Mjesec na pola. Smatra se da je tu mudžizu (čudo), tj. presijecanje Mjeseca na pola, na traženje bezbožnika iz plemena Kurejš učinio Muhammed a. s. da bi potvrdio svoju božansku misiju u koju oni do tada nisu vjerovali. Ovaj motiv je korišten i od strane divanskih pjesnika.

Şâm, Damask, grad u Siriji koji u povijesti islama ima veliku ulogu pa se po važnosti smatra četvrtim gradom u islamskom svijetu poslije Mekke, Medine i Kudsa (Jerusalema). U poeziji se prispodobljuje džennetu (raju) zbog toga što ima izobilje voda koje natapaju plodne

vrtove i voćnjake, ima ugodnu klimu i po svemu predstavlja grad za uživanje. Pošto je simbol noći i crne boje, katkad se crna kosa drage poredi sa Šamom (Damaskom).

# Primjer:

Cennetü 'd-dünya misali oldu Şam Olmaz öyle belde vü cennet-i meşam.

(Sünbulzâde Vehbî)

Damask je postao poput dženneta na ovom svijetu Ne može biti takav grad rajskog mirisa.

Şâpûr, izvorni oblik je *şâhpûr* a značenje mu je princ prijestolonasljednik. Bilo je nekoliko vladara pod ovim imenom:

- Darijev sin Šapur koji je povratio blago koje je zadobio Iskender (Aleksandar);
- 2. sin Erdešira Babeka;
- 3. sin Zul-ektafa. Bio je neprijatelj beduinskih Arapa. Ubio je njihovog vođu, a gdje god bi vidio Arapa odsjekao bi mu ruke.

Sabit Užičanin je svakako mislio na ovog posljednjeg Šapura u slijedećem stihu:

Alâyıktan elin kesmekle uşşâk-i siyeh-kârin Canın Sanur i Zul ektafa

Gamın Şapur-i Zul-ektaf a benzettim Araplarla.

(Sâbit)

şarap, vino, sredstvo postizanja zanosa (ekstaze) u ljubavi prema Bogu. şârib-i zemzem-i ihlâs, onaj koji pije Zemzem iskrenosti, ko se napaja na izvoru iskrenosti; atribut za Ibrahima a. s. (Abrahama).

(Sinan-paşa, Tazarrûnâme)

şâzeliyye, derviški red koji je osnovao Ebû'l-Hasan Takiyyuddîn 'Alî b. 'Abdullâh eş-Şâzilî (593./1197.-659./1260.), naročito raširen u Sjevernoj Africi.

şebçerâg, svjetionik sa dvanaest uglova, dragulj koji u noći (*şeb*) svijetli kao svjetiljka (*çerâg*). Šebčerag je simbol legende koja govori o tome kako životinja po imenu *gâv-i bahrî* (ili *kâv-i bahrî*) (morski bik), u vrijeme kad izađe na kopno da pase, donese sa sobom u ustima šebčerag i postavi ga na mjesto gdje će pasti da joj osvjetljava okolinu.

# Primjer:

Hususâ ol dürr-i yektâ gibi fânus-i billûrî Ki bîrevgan ider etrâfı ruşen şebçerag âsâ.

(Sâbit)

I posebno, taj briljantni svjetionik kao jedinstveni biser Bez ulja osvjetljava okolinu poput šebčeraga.

Şeb-i 'arûs, dan smrti Mevlana Dželaluddina Rumija; doslovno – dan mlade, prva bračna noć. Naime Mevlana je rekao pred smrt da ga njegovi sljedbenici ne žale kad umre jer on ide u susret Onome koga najviše voli. Ovaj dan svake godine mevlevijski derviši obilježavaju posebnim obredima.

şebistân, spavaća soba, soba koja služi za noćnu molitvu, haremska odaja.

Şebistân-i hayâl, haremska odaja iz mašte. Djelo pod ovim imenom spjevao je pjesnik Fettâhî. U tom djelu pjesnik odlazi u grad pod imenom Şebistân-ı Hayâl i tamo, na prijedlog jednog starca, na početne stihove gazela poznatih perzijskih pjesnika dopisuje svoje stihove. Ovo djelo se često spominje u stihovima divanske poezije kao primjer visokog stila i poučnog djela.

Primjer:

Dil görüp ruhsaruñ eyler arzu-yı hatt u hâl Şan Gülistan okuyup başlar Şebistan-ı hayâl.

(Hasan Ziyâ'î)

Kad srce vidje njeno lice poželi ben i dlačice s lica Pročita slavni Gülistan i otpoče Šebistani Hajal.

şebnem, rosa. U divanskoj poeziji rosa na tulipanu je biser, na pupoljku ruže liči na zube voljene osobe.

Şeddâd, vladar naroda 'Âd. Spominje se po tome što je dao da se naprave "Iremski vrtovi" po uzoru na džennet. Svi namjesnici su skupljali zlato, srebro, biser, dragulje, mirođije i sve se to slijevalo u državnu blagajnu. Također je poznat i po nepravdi koju je provodio svome narodu.

Primjer:

Ölince komayam seni kuyun unutmayam Şeddad bagına irem ey serv-kadd eger.

(Hasan Ziyâ'î)

Do smrti te neću ostaviti, tvoje selo zaboraviti I kada bi bio visok kao Irem prema Šeddadovim vrtovima.

şefâ'at-nâme, vrsta pjesme, najčešće sastavljena u formi kaside čiji je sadržaj obraćanje poslaniku Muhammedu s molbom da se zauzme za griješnog pjesnika na Sudnjem danu. Jedna od najstarijih i najpoznatijih šefâ'atnâma je ona koju je spjevao Omer-oğlu, pjesnik XIV stoljeća, u 125 bejtova.

şehbâz (şâhbâz), carski soko. Kao suparnik voljene osobe (sevgili, ma'şûk), uvijek biva ponižen i osramoćen od zaljubljenog ('âşika).

şehbâz-i zülf, soko solufa, soluf koji liči na sokola, soluf koji lovi poput sokola.

Primjer:

Cihân şikârına şehbâz-i zülfüni salagör Kebuter-i dil ü cân hep senün şikârundur.

(Ahmed-paşa)

Pusti soluf poput sokola u svijet da lovi

Kako god, tebi pripada da loviš goluba srca i duše.

sehbeyt, najljepši stih u jednom gazelu, v. şâh beyit.

şehkâr, najljepše autorovo djelo, remek-djelo; isto i şâheser.

Şehnâme, Knjiga o carevima, v. Şâhnâme.

sehrengîz, poetska vrsta u divanskoj poeziji u kojoj se opisuje jedan grad i zaljubljene mladiće ili djevojke u njemu. Ova je pjesnička vrsta osobena za osmansku tursku književnost. Obično se pjeva u formi mesnevije i to na taj način da se najprije da atmosfera u jednom gradu (opis proljeća, prirode), a onda se opisuju zaljubljeni, obično u dva-tri bejta. Pjesme često imaju i humorističan karakter i lišene su svakog utjecaja tesavvufa. Prvi poznati pjesnik šehrengiza je Mesîhî iz Prištine (um. 1518.), potom Zâtî (um. 1545.), Hayretî (um. 1543.), Hadži Derviš Mostarac (XVI st.) itd.

Şehîdü'ş-şühedâ, mučenik nad mučenicima. Ovaj se nadimak daje Hamzi, amidži Muhammed a. s.

șem', svijeća, simbol je osvijetljenog lica voljene osobe oko koje obilazi zaljubljenik ('âšik), ponekad u kontekstu pjesme nazvan leptir (pervâne).

Primjer:

Ehl-i diller sohbet-i cânânda cânın yakdılar Şem' içün pervaneler iki cihanın

> yakdılar. (Ahmed-paşa)

Zaljubljenici (ljudi srca – derviši) u razgovoru o dragoj (Bogu) svoju dušu sagorjevaju I leptiri zbog svijeće spaljuju oba svijeta

Primjer:

Zülf-i miskîn ki ruh-ı yâr ile tâbende durur Şem'-i pür nûr ile san buldu sebistân revnâk.

(Nef'î)

Mošusni solufi s obrazima drage dobili su sjaj Kao što blještava svijeća daje svjetlost u noćnoj tmini.

şem'-i külbe-i ahzân, svjetiljka kolibe tuge. Koliba tuge (külbe-i ahzân) je najčešće izba u kojoj je boravio Jakub a. s. plačući za svojim sinom Jusufom.

șem'-i meclis, društvo derviša, isto što i şem'in bezmi.

sem'in bezmi, društvo koje se okuplja uz svijeću, društvo leptirica koje oblijeću oko svijeće, društvo derviša, ašika. v. sem'-i meclis:

şem'-i meclis-ârâ, svijeća koja daje radost skupu.

Primjer:

Gece pervânelerle bezmi germagerm idi şem'in Seher baktım ne şem'-i meclis-ârâ var ne pervâne.

(Şeyhulislam Yahya)

Društvo leptirice je sa noćnim leptiricama bilo u raspoloženju, dobro zagrijano Pogledah ujutro, niti ima svijeće koja raspoloženje daje, niti leptira.

şems (güneş), sunce. U poeziji je simbol ljepote i zajedno sa mjesecom (mah, ay) često personificira određene osobe. Metafora je za čašu koja poput sunca kruži družinom. v. âftâb, güneş. Također u poeziji: altın kanatlı tavus – paun zlatnih krila.

şem' ü pervâne, svijeća i leptir. U tesavvufu svijeća predstavlja Božansko svjetlo, a leptir ašikovo srce. Kod nekih pjesnika leptir (pervâne) predstavlja pticu ašikovog srca. Nezaobilazan je motiv kod mnogih perzijskih i osmanskih turskih pjesnika. Postoji i legenda koja govori o tome kako ostarjeli vladar Rumske zemlje (Diyâr-i Rum), Jâle (Žale) nije imao djece. Dugo se molio i jedne noći u "Noći sudbine" (kadır gecesi, leyle-i kadr), nakon što se oženio robinjom po imenu Šukufe, dobio je s njom sina kome su dali ime

Pervâne (Leptir). Astrolozi su predvidjeli da će se Pervâne nekada zaljubiti u djevojku po imenu Şem' (Svjetiljka). Princ Pervane je odrastao i živio u prekrasnom dvorcu koji je za njega sagradio otac. U dvorcu je slikar Kâmil naslikao sliku prelijepe djevojke. Bila je to slika djevojke Šem', kćerke kineskog cara. Princ je provodio dane gledajući u sliku prelijepe Šem'. Car je sve pokušavao da Pervâneove misli odvrati od ove djevojke, ali nije uspio. Pervâne je poludio od ljubavi. Uz pomoć jednog čarobnjaka, na leđima velike ptice odlijeće u Kinu i nalazi Šem'. Nakon što su se zaljubljeni našli u vrtu kineskog cara, Pervane je uhapšen. Nakon mnogih peripetija on se uspijeva vratiti u svoju zemlju, a potom uspijeva dobaviti i Šem' s kojom se vjenčava. Kad je umro kineski car, Pervâne postaje car Kine. Ovu temu su opjevali brojni iranski pjesnici, a na osmanskom turskom jeziku prvi ju je spjevao pjesnik XVI stoljeća, Zâtî.

Şemsi Tebrizi, Šemsi iz Tebriza, muršid, duhovni vođa Mevlana Dželaluddina Rumija, inspiracija svim mevlevijskim pjesnicima.

Primjer:

O ti Šemse iz Tabriza, s tobom niko trijezan nije vjernik i nevjernik pijani su, pobožnjak i raspusnik su pijani.

(Mevlana Dželaluddin Rumi, Divan-i Šems, preveo M. Kodrić)

Primjer:

Dil zinde-i feyz-i Şemsi Tebriz Neypare-i hâme-i şeker-rîz.

(Şeyh Galib)

Pero što oživljava zanosom Šemsa Tebriškog

komadić je trske što šećer daje.

şeş cihet, šest strana; dole, gore, desno, lijevo, naprijed i nazad. Ništa što materijalno postoji ne može se nalaziti izvan ovih šest strana, to jest sve materijalno je smješteno u okviru ovih šest strana.

şeyh, pročelnik tarikata, vođa derviša.

Şeyh-i a'zam ili Şeyh-i ekber, najveći šejh, naziv je za Muhyiddîn ibnu'l-'Arabija. Rođen je 1165. godine u Mursiji u Španjolskoj. Do tridesete godine ostao je u rodnom kraju i učio od tristo šejhova. Potom je otišao u Egipat, a sa 38 godina prvi put je otišao u Mekku i Medinu. Najplodniji dio života mu je bio između 1205.-1219., vrijeme provedeno u Anadoliji. Tu je odškolovao i Sadreddîna Konjevija. Umro je u Siriji (Damasku) 1240. godine. Napisao je oko 200 djela, iako ima neosnovanih tvrdnji da je sastavio oko 500 djela. Najveća mu je knjiga Futûhât-i Mekkiyye, ali je veliku slavu stekao i knjigom al-Fusûs koju je napisao 1119., kako je izjavio po naređenju Muhammedovom a. s. koga je usnio. Muhyiddîn ibnu 'l-'Arabî je imao velikog udjela u uobličavanju tesavvufske doktrine i kao takav ostavio je traga i u tesavvufskoj literaturi. Njegova učenost je čest predmet divljenja pjesnika.

Şeyh-i ekber, v. Şeyh-i a'zam.

şeyh postu, ovčija kožica na kojoj sjedi pročelnik derviškog reda, šejh, simbolizira samog vođu derviškog reda.

Şeyh San'ân, junak prozne priče i pjesama na perzijskom jeziku. Smatra se da je historijska ličnost, porijeklom iz Sane u Jemenu i da je živio između 126. i 211. hidžretske godine. Po prvi put se spominje u Gazalijevom djelu Tuhfetu'-l mulûk. Prvi poznati spjev o Šejhu San'anu je jedno pjevanje u okviru djela Feriduddîna 'Attâra Mantiku 't-tayr (Govor ptica). Ova Attarova priča se smatra vrhuncem sufijske literature. U ovom djelu, kao i u kasnijim u kojima se govori o Šeyhu San'anu, ovaj Šeyh je predstavljen kao svetitelj koji predvodi veliki broj (oko 400) sljedbenika. Iako u poodmakloj dobi, on se u snu zaljubljuje u grčku princezu i odlazi u Grčku:

Mada svjestan svoje čvrste vjere i duhovnog viđenja, svaku noć on sanak sniva, čudna snoviđenja.

Mekku napušta on svake noći te u Grčku ide u hram ulazi k'o u svoju kuću, u njem' se idoli vide...

Mnogo su potom lutali dok jednog dana ne nabasaše na kuću na čijem balkonu mlada djeva sjediše

Ta lijepa kršćanka bijaše koja poznavaše neke tajne, za nju ni neke stvari Božanske ne bijahu strane...

(Feriduddin Muhammed Attar, *Govor ptica* – Mantik al-tayr, prijevod Ahmed Ananda)

Ona ga ucjenjuje postavljajući pred njega sve teže zadatke među kojima da napusti svoju vjeru, da prihvati njenu i, najzad, od njega traži da u znak svoje ljubavi prema njoj postane čuvar svinja. Šeyh San'ân, uprkos upozorenju svojih sljedbenika – murida pristaje na sve princezine uvjete. Najzad, šejh biva spasen zahvaljujući molitvama murida koje je on kao duhovni vođa (muršid) vodio. On se ponovo okreće Ka'bi, traži oprost od Allaha i spasava se. Poslije toga i djevojka prihvata islam, ali ubrzo umire.

Istu temu je koristio u turskoj književnosti pjesnik Gülšehri u XIV stoljeću, te Hasan Ziyâ'î Mostarac (um. 1584. godine) koji je Šejha San'âna nazvao 'Abdurrazâk, po stvar-

nom imenu ovog jemenskog šejha čije puno ime glasi Ebû Bekr 'Abdurrezzâk b. Humâm b. Nâfî.

Pored ovih pjesnika koji su bilo na perzijskom ili turskom ispričali čitavu zgodu o Šejhu San'anu (Abdurrezzaku), mnogi su osmanski divanski pjesnici slučaj ovoga šejha obradili samo kao simbol, ilustrirajući osobu koja iz strasti i neznanja napušta vjeru. Među poznatim osmanskim pjesnicima koji su u svojim stihovima spominjali Šejha San'âna su Yûnus Emre, Fuzûlî, Suleymân Fehîm, Sâmî, Rûhî Bagdâdî.

Primjer:

Şeyh-i San'âna bir dem oldu yâr Terk-i din etti bağladı zunnar.

(Fuzûlî)

Postade jednom prijatelj Šejhu San'anu, Ostavi vjeru, priveza popovski pojas.

Primjer:

Cübbe vü hırka vü tâc versen gerekdir aşka bâc Dörtyüz müridile elli hac terketti Abdurrazzâk Onun gibi din ulusu haç öptü çaldı nâkûsu Sen dahi bırak namusu gel beri

(Yunus Emre)

yolun oda yak.

Ako dadneš džubbe, hrku i tadž to i treba, kao porez na ljubav I Abdurrazzak je ostavio četiri stotine murida i pedeset hadžova. Vjernici poput njega krst su ljubili, zvonom zvonili Dođi i ti, ostavi ponos, svoj put zapali na vatri.

Şeyhayn, dva šejha. U pravu se ovaj naziv odnosi na Imam Azama i Imam Yusufa, a u biografskim knjigama (siyer) odnosi se na halife Ebu Bekira i Omera.

şeyhü'l-harem, starješina koji se brine o održavanju Kabe

Primjer:

Bezm-i safâ vü reşh-i câm bu Zemzem olmuş ol makam Meyhaneler Beytü'l-harâm pîr-i mugan şeyhü'l- harem.

(Bâkî)

Veselo društvo i rosna čaša – Zemzem bijaše to mjesto Krčme (tekije) bijahu Ćaba, a stari krčmar (pročelnik derviša) starješina Ćabe.

şeyhzâde, sin šejha tarikata; ponekad u prenesenom značenju: nasljednik šejha.

Şiblî, Şeyh Ebû Bekir, poznati sufija, čije se ime često nalazi u stihovima divanske i tesavvufske poezije kao simbol osobina koje su krasile Šiblija. Zbog nesporazuma sa halifom priklonio se Džuneydu Bagdadiju i na njegovu preporuku, da bi sebe što više ponizio bavio se i prosjačenjem. Tako je usavršio

svoje vjerovanje i zauzeo visoko mjesto među sufijama. Čitavog života je želio da što prije preseli na drugi, vječni svijet – ahiret. Umro je 334. (945.) godine u Bagdadu.

Şîr-i cihân, lav svijeta, naziv za Hamzu, amidžu Muhammeda a. s.

Şîrâz, grad u Iranu. Spominje se zajedno sa Horasanom kao postojbina velikih pjesnika. Iz Şiraza je jedan od najvećih perzijskih pjesnika Hâfiz.

Primjer:

Bu tarzda bir şiʻr-i dilaviz Ziyâ'î Hakka bu ki Şiraz ü Horasanda bulinmaz. (Hasan Ziyâ'î)

Jedna Zijaijina privlačna pjesma u ovom stilu zbilja se ne može naći u Širazu ni u Horasanu.

**Şîrîn**, junakinja Nizamijevog epa u pet pjevanja koja zbog neostvarene ljubavi prema Ferhadu, oduzima sebi život nad Ferhadovim lešom. v. *Ferhâd*.

Şît (Šîš), treći sin Adema i Have, rođen kad mu je bilo ocu 130 godina. Božji poslanik. U vrijeme kad je Kabil ubio Habila, Adem i Havva su plakali četrdeset dana, nisu jeli ni pili, bili su veoma potišteni i tugovali su. Uzvišeni Gospodar je poručio Ademu da će mu podariti sina koji će likom biti istovjetan kao

Habil i pet godina nakon Habilove smrti se rodio sin kome je dato ime Şît (Dar) ili ibranijski (hebrejski) Šiš. Iz lica mu je sijalo svjetlo Muhammeda a. s. Poslije toga je Bog učinio Šîta poslanikom i objavio mu pedeset poslanica (suhuf). Şît je pozivao narod u Božju vjeru pa ga je mnogo svijeta slijedilo. Sagradio je hiljadu gradova i u svakom gradu po jednu munaru. Ispeo bi se na munaru i vikao: Nema boga osim Allaha, Muhammed je Allahov poslanik. Šit je živio 720 godina, a naslijedio ga je Idris a. s. Pošto Habil nije imao potomstva, a Kabilovo potomstvo je stradalo u potopu, sav ljudski rod potječe od Šita.

Prema kazivanju bio je poslanik nakon svoga oca Adema i također prema legendi prvi graditelj Ka'be. (Ahmed Bîcan Yazıcıoglu, Envâ-ru 'l-'âšikîn, štampano u štampariji Bošnjaka Hadži Muharrem-efendije u Isatanbulu, 1283./1866.-67. prepisao Hadži Mustafa Rakim.)

şitâ'iyye, kasida ili njen uvodni dio u kojoj se opisuje zima.

Şuʻayb, Božji poslanik, brat Ejjubov, koji je poslan narodu *Medyena*, kad je ovaj skrenuo s Božjeg puta. I pored poziva Šuajba, narod nije odustajao od svoje stranputice pa je kažnjen vjetrom, vatrom, vodom, dok najzad nije uništen. Živio je 300 godina, otišao u Ćabu i tamo umro.

şükûfe-i bâg-ı fütüvvet, cvijet u vrtu čovječnosti; atribut za Isa a. s. (Sinan-paşa, *Tazarrûnâme*)

şükûfe-i bahâr-ı cân, cvijet duše proljeća; atribut za Muhammeda a. s. (Sinan-paşa, *Tazarrûnâme*) tâç giydirilmek, postupak davanja derviške kape pripadnicima tarikata od strane šejha. To se čini na posebnim svečanostima, kada se priređuje poseban *zikr* (v.).

tahallus, stavljanje, utkivanje mahlasa (v.), pjesnikovog pseudonima u stih. Taj se stih tada zove tahallus beyti ili mahlas beyti.

tahmîs, pjesnička vrsta u kojoj pjesnik uzima stihove drugog pjesnika, kombinira ih sa svojim i tako tvori drugu pjesmu. Postupak sačinjavanja tahmisa je slijedeći. Pjesnik koji tvori tahmis dodaje stih (beyt) drugog pjesnika i na svoja tri polustiha misrâ'a, i tako tvori strofu od pet polustihova (misrâ'a) istog metra.

tâk, slavoluk, luk. U divanskoj poeziji je često simbol za čelo (*alın*).

takvâ, pridržavanje Božjih odredbi, bogobojaznost, v. binâ-i tarîkat.

taleb, traženje Istine u tesavvufu.

tâlib, kandidat za ulazak u derviški red. To je prvi od četiri stupnja, a poslije njega slijede: mürîd, sâlik i vâsıl.

taʻlîk, vrsta arapskog pisma koja ne spada u šest osnovnih vrsta pisma (aklâm-i sitte), ali se često koristi u pisanim osmanskim i perzijskim divanima. Slično kao kod *tevkî-a* (v.) slova koja se ne vežu s lijeve strane (elif, dal, zal, râ i dr.) u taliku se često mogu povezati. Slova talika su pomalo izdužena i spuštena ispod zamišljene crte po kojoj se piše tekst.

tanzîr, postupak pjevanja *nazîra,* pjesama koje formom, metrom i temom podsjećaju na pjesmu nekog drugog pjesnika.

tarâ'ik (mn. od tarîkat, v.)

tardiye, vrsta pjesme u divanskoj poeziji koja se sastoji od strofa po pet *misra-*a s tim da se peti misra ne rimuje sa prethodna četiri, ali se rimuje sa petim stihom iz slijedeće strofe. Tardije obično nisu pjevane samostalno nego su ubacivane u dugačke mesnevije da bi na izvjestan način razbile njihovu monotoniju.

târîh, vrsta izražavanja datuma putem riječi, najčešće u stihovima, i to na taj način da zbir vrijednosti slova označava željeni datum (godinu) nekog događaja. Naime, svako arapsko slovo ima

svoju brojčanu vrijednost, a zbir tih vrijednosti u stihu koji mora imati odgovarajuće značenje ujedno označava datum zbivanja događaja koji se želi tim stihom ovjekovječiti. Postoji šest načina pravljenja tariha pomoću brojčane vrijednosti slova: potpun tarih (târîh-i tâmm) kada se vrijednosti svih slova zbrajaju i dobije se željeni datum, ukrasni tarih (cevher ili gûher târîh) kada se zbrajaju vrijednosti samo slova sa tačkama, "zanemareni" tarih (mühmel târîh) kada se zbrajaju brojčane vrijednosti slova bez tačaka, nepotpuni tarih (tamiyeli târîh), tj. takav tarih kojem je potrebo nešto dodati ili oduzeti kako bi se dobio željeni datum, tarih slovima i značenjem (lafzen ve ma'nen târîhi) tarih koji se istovremeno izražava riječima i zbirom brojčane vrijednosti slova i dvostruki tarih (târîh-i düta) kada zbirom vrijednosti slova dobijemo dvostruku vrijednost od željene pa je moramo podijeliti sa dva kako bi dobili željeni datum.

tarîk, put, pravac, način života koji čovjeka vodi Istini. Put koji vodi u tesavvuf (misticizam).

Primjer:

Şem'-i ruhıdur 'ışk tarikında delîlüm Gönlüm şeb-i zülfinde bulursa nola râhi. (Ahmed-paşa) Svjetiljka duha je moj vodič na putu ljubavi Pa šta ako moje srce nađe put u noćnom (crnom) solufu?

tarîk-i Ahmed-i Muhtâmr, put poslanika Muhammeda, islam.

târik-i dünyâ (تارك دنيا), onaj ko presijeca veze sa ovim svijetom i povlači se u samoću (*halvet*) radi pobožnosti.

tarîkat, put koji vodi od šerijata do hakîkata (suštinske istine); tesavvuf. Put, pravac, put koji vodi Bogu, skupina (red) koja pripada određenoj vjeri, ali se od drugih skupina iste vjere razlikuje po ceremonijama koje prakticira.

taşlık şâiri, narodni pjevač koji sa tanburom ili sazom pjeva po kafanama *destâne* (v.) i *mânije* (v.).

taştîr, pjesnička vrsta u kojoj pjesnik uzima stihove drugog pjesnika, kombinira ih sa svojim i tako tvori drugu pjesmu. Postupak sačinjavanja taštira je slijedeći: Pjesnik koji tvori taštir uzima stih drugog pjesnika, razdvaja njegove polustihove (misra) i između njih ubacuje svoja tri polustiha.

Tatar, Tatarin, pripadnik tatarskog naroda, glasonoša, glasnik. Zbog svoje brzine i okretljivosti, Tatar (ili kao opća imenica: tatar) simbolizira kosu drage osobe. Ponekad se pod pojmom Tatar podrazumijeva sam tatarski vladar (hân) ili vladar općenito. Nekada se uz ovaj simbol veže ime mirisa ili ime gazele (miskitatar i âhû-yi tatar).

# Primjer:

Tatar-i zülfine o şehün baglanır gönül

Ya'nî geda esîrî degül hân esîridür. (Nev'î)

Srce se veže za tatarski soluf toga cara

Znači ono nije rob siromaha nego rob vladara.

tâvûs, paun, ptica koja u poeziji simbolizira sklad i ljepotu drage osobe, lijep i ponosanhod, gordo držanje. *Tâvûs âteş-per*, paun vatrenih krila, sunce; *tâvûs-i sidre*, Džebrail (anđeo Gabrijel).

tayr, ptica, v. murg.

tazarrûname, obraćanje Bogu, vrsta proznog djela u kome se pisac ponizno i uz mnogo tugovanja i preklinjanja obraća Bogu. Najpoznatija je *Tazarrûname* Sinanpoznatija je *Tazarrûname* Sinanpože, osmanskog pisca XIV stoljeća, pisana djelomično u rimovanoj prozi protkanoj stihovima. Smatra se jednim od temelja divanske poezije.

tazmîn, sačinjavanje pjesme na taj način da se uzme prvi distih pjesme nekog pjesnika i dodaju se vlastiti stihovi koji sa prvim, preuzetim stihovima čine cjelinu pjesme. (Postupak u poeziji u kojima pjesnik dodaje svoje stihove stihovima drugih pjesnika.)

te'âla ve tekaddes, neka je uzvišen i svet Allah, često korištena fraza u divanskoj i tesavvufskoj poeziji.

te'ayyün-i evvel, prva pojava, prvo objavljivanje, v. 'âlem-ı ceberût.

teberrâ, zaziranje od nečega, okretanje leđa nečemu; u tesavvufu označava mržnju koju su sljedbenici redova sklonih alevizmu (posebno bektašije) iskazivali prema omajadskom vladaru Yezidu i njegovim potomcima koji su pobili trećeg imama Husejina i njegovu porodicu.

Tebrîz, grad u Južnom Azerbejdžanu, danas u sastavu Irana. U zlatnom periodu islamske civilizacije bio je veoma uređen i gusto naseljen grad. U brojnim osmansko-safevidskim ratovima je opustošen, a stanovništvo mu se raselilo. Iz ovog grada potječe veliki broj učenjaka, pjesnika i pisaca.

tecellî, pojava, pojavljivanje, objelodanjivanje, pojavljivanje (dobijanje) Božje blagodati, izlazak na vidjelo. To je pojava koja se ukazuje Bogu bliskim ljudima (veli, evlija) iz nepoznatog svijeta. Tecellî znači ukazivanje Boga putem Njegove moći.

Najčešće se koristi da se iskaže kako se Bog pojavio Mu<sup>s</sup> sau (Mojsiju) na Sinajskoj gori. U divanskoj poeziji želi se iskazati i pojava ljepote drage pa se tecellî (pojavljivanje) često dovodi u vezu sa nûrom, tj. svjetlošću.

Primjer:

Pertev-i nûr-ı tecellîden ko yansun cân u dil Var Ahmed ben bugün müştâk-ı dîdar olmişam. (Ahmed-paşa)

Ostavi neka izgori duša i srce od pojave bljeska svjetlosti Dođi Ahmede, danas čeznem da budem viđen.

tecellî-i âsâr, materijalno dokazivanje (ukazivanje, osvjedočenje) Božje moći.

tecellî -i ef'âl, osvjedočenje Božje moći i volje koje se manifestira u srcu vjernika.

tecellî-i esmâ, objelodanjivanje jednog od Božjih lijepih imena nekom ljudskom stvorenju (robu) koje se događa Božjom milošću. Ovo osvječenje se događa u srcu vjernika.

tecellî-i evvel, Božje pokazivanje Sebe kroz sve što je stvorio.

tecellî-i rahmânî, rasprostiranje Božje milosti na Njegova stvorenja.

tecrîd, odvajanje, apstrahiranje, povlačenje. Kao termin u divanskoj poeziji označava odbacivanje svega onoga što nije Bog, presijecanje veza sa vanjskim, pojavnim svijetom i traženje Apsolutne Istine. Isto znači i kat'-i 'alâyık (doslovno: presjecanje veza).

Primjer:

Gayrden tecrîd ol ey dil gam beyâbanında kim Perde-dâr-ı sırr-ı Mecnûn dâmen-i sahrâ yiter. (Ahmed-paşa)

O srce, koje si u pustinji briga, odbaci sve osim Njega Medžnunova skrivena tajna nestaje pod skutima pustinje.

tecerrüd, povlačenje u sebe i odbacivanje svega onoga što nije Bog.

tedvîr, kruženje, izmjena mjesta; kao književni termin označava pojavu izmjene mjesta riječi u stihu koje se vrši zbog toga da se ne naruši metar. Isto tako u divanskoj poeziji izmjena mjesta riječi (igra riječi) predstavlja poseban oblik cijenjenog umjetničkog izražavanja.

tegazzül, dio kaside koji podsjeća na gazel, a koji općenito slijedi nakon *medhiyye* (v.). Ovaj dio pjesme ima svoju rimu i metar.

tehallüs, uzimanje *mahlasa* (v.), pjesničkog pseudonima koji nije rođeno ime pjesnika nego obično pokazuje neku njegovu osobinu. Svaki mahlas ima neko određeno značenje, a kada se u jednom stihu pojavi mahlas koji istovremeno označava i ime pjesnika i koji nosi i semantičko značenje koje ta riječ ima ta se pojava zove hüsn-i tehallüs.

Tehemten (Tehmeten), junak, neustrašiv borac, (od perz. *tehem* – neustrašiv i *ten* – tijelo); u *Šahnami* je nadimak za Rustema. U osmanskoj divanskoj poeziji simbol je velikih junaka.

# Primjer:

Ol safder-i yegâne ki tâb-ı mehâbeti Cevşen-güdâz-ı Tehmeten ü Kahramân olur.

(Nef'î)

Taj jedinstveni junak koji probija (neprijateljske) redove Topi koplja Tehemtena i Kahramana.

- tehlîl, izgovaranje riječi *Lâ ilâhe* illallâh (Nema boga osim Allaha). U divanskoj poeziji tehlîl označava onaj dio pjesme (najčešće kaside) u kojem se govori o Božjem jedinstvu.
- tehzîl, pjesma rugalica. U divanskoj poeziji ova vrsta pjesama se koristila da bi se na stihove nekog poznatog pjesnika, istim metrom i rimom izrekla pjesme satiričkog sadržaja. Tehzil je vrsta *nazîre* koja ima za cilj porugu.
- tekbîr, veličanje Boga riječima *Alla-hu ekber*. Kao tesavvufski termin, kod mevlevija, označava ceremoniju stavljanja kape no-

- vim dervišima koje je popraćeno veličanjem Boga.
- tekke, bogomolja, mjesto okupljanja derviša, mjesto gdje su pripadnici tesavvufa obavljali svoje ceremonije.
- tekke edebiyatı, tekijska književnost; književnost stvarana pod
  snažnim utjecajem tesavvufske
  islamske misli; u poeziji ta se
  književnost držala formi pjesničkih vrsta njegovanih u narodnoj turskoj poeziji, mada
  su neki pjesnici pjevali pjesme
  i u formi i duhu divanske poezije, ali uvijek s uklonom na tesavvufski pogled na svijet.
- tekkeli, pripadnik tekije, pripadnik tesavvufa (kod nakšibendija).
- tekkenişîn, stanovnik tekije; derviš koji živi u tekiji i kojemu je to jedino obitavalište.
- telbiye, izgovaranje riječi "Lebbeyke allahume lebbeyk". Odazivam Ti se, Bože, odazivam. Ovo se izgovara prilikom obavljanja hadža.
- temmet, znak za završetak knjige (doslovno ar. "završeno je").
- temmûziyye, (od ar. Temmûz mjesec juli), dio kaside u kojoj se opisuju ljetne vrućine. Poznata je temmuzija pjesnika (Nef'î)ja u uvodnom dijelu kaside koju je posvetio Nasûh-paši.
- tenâsüb, harmonija riječi, upotreba sličnih riječi u stihu.

terbî', tvorenje četvorostihova na taj način da se koristi jedan *beyit* (distih) nekog pjesnika na koji se onda dodaju vlastita dva *misrâ'a*.

tercî'-i bend, pjesnička vrsta u divanskoj poeziji koja se sastoji od više strofa u obliku gazela koje se nazivaju hâne i veze između tih strofa koja se naziva vâsita. Taj distih koji se ponavlja poslije svake strofe je uvijek isti. Strofa koja se naziva hâne ili tercihâne i veza koja se naziva vâsita zajedno čine bend. Autorov mahlas se nalazi u posljednjoj strofi. Ukoliko se svaki polustih jedne strofe (tercihâne) rimuje zove se musemmen, mu'aşşer, odnosno, ime mu zavisi od toga koliko ima tih rimovanih polustihova. Općenito se sve strofe sa svim rimovanim polustihovima nazivaju musammat. Pošto se vâsita – stih koji povezuje strofe ponavlja uvijek isti, to se i značenje strofa povezuje tim stihom. Tematika terdži-i bendova je sudbina, kosmos, Božja moć, beskraj kosmosa, životne teškoće, žal za ovim svijetom. Često su teme terdži-i bendova mersiyye (žalopojke), medhiyye (pohvalnice), tevhîd (pjesme o Božjem jedinstvu. Najplodniji pjesnik terdži-i bendova je Enderunlu Fazil (um. 1810.) koji je spjevao devet terdži-i bendova i to sve kao medhiyye (pohvalnica), ali najslavniji pjesnik terdži-i benda je Ziya-paşa (1825.-1880.).

tercî'-i hâne, strofa koja je sastavni dio tercî'-i benda.

terkîb-i bend, pjesma koja je sastavljena od više strofa (5-12). Strofe se nazivaju hâne ili terkîb-hâane, a između njih je veza (vâsita) koju predstavlja jedan bejt. Hâne zajedno sa vasitom predstavlja bend. U terkib-i bendu stih koji predstavlja vâsitu se ne ponavlja.

U osmanskoj divanskoj poeziji je veoma često korištena forma sa različitom tematikom kao što su *munâcât* (obraćanje Bogu), *na*'t (hvalospjev Muhammedu a. s.), medhiyye (pjesma pohvalnica), *hicviye* (pjesma rugalica), ali najčešća tematika su *mersiyye* (tužbalica). Najpoznatija tužbalica u formi terkibibenda je Bakijeva (1526.-1600.) pjesma povodom smrti sultana Sulejmana.

terkîb-hâne, svaka od strofa terkîb-i bend-a.

tertîl, čitanje s naglašavanjem svakog glasa; jasno i razborito izražavanje.

tesbî', tvorenje strofa od po sedam stihova (*misrâ*') u kojima su dva stiha (distih – bejt) od jednog autora i pet stihova (*misrâ*') od autora koji je autor *tesbî'a*.

tesdîs, tvorenje strofa od šest stihova (*misrâ*') u kojima su dva stiha od jednog autora, a preostala četiri od autora *tesdîsa*.

- teslîm, predavanje Bogu, prepuštanje sudbini, izvršenje povjerene, odnosno preuzete obaveze, v. binâ-i tarîkat.
- tesbîh ili tespîh, izgovaranje riječi Subhânallâh što znači "Neka je daleko Allah od svih loših i manjkavih osobina".
- teşbîb, uvodni dio kaside, isto što i *nesîb* (v.).
- teşbîh, poređenje, upoređivanje na osnovu sličnosti; tešbih se smatra veoma važnom figurom u divanskoj poeziji.
- teşhîs, personifikacija, oličavanje nečega, davanje predmetima karakteristike živih bića.
- teştîr, postupak u tvorenju pjesama u kojem se između dva *misrâ*' jednog pjesnika ubace dva *misrâ*' drugog pjesnika.
- tevâzu' (تواضع), poniznost srca, stavljanje čovjekovog srca u stanje potpune pokornosti Bogu.
- tevbe, pokajanje, kajanje, vraćanje na pravi put. U tesavvufu: napuštanje navika trajnog griješenja i upućivanje ka Bogu.
- teveccüh, okretanje u nekom pravcu, upućivanje na neki put; u tesavvufu znači usmjerenje šejha prema Bogu, a *murîda* prema *muršidu*.
- tevekkül, (kao tesavvufski termin): potpuno oslanjanje na Allaha.

- Uzdanje, oslanjanje na Boga. On direktno zavisi od nivoa čovjekove spoznaje Boga.
- tevellâ, prihvatanje Poslanikove porodice (*al-i 'abâ*) kao svojih vođa u vjeri i tesavvufu.
- tevhîd, sjedinjenje, postajanje "jednim". U tesavvufu tevhîd znači dospjeti do istine da u svemiru ne postoji ništa osim Allaha. To je prva i posljednja stepenica spoznaje. Znak tevhîda je potpuno oslanjanje na Boga (tevekkul). Tevhîd-i zât znači nestajanje čovjeka i njegovo utapanje u Bogu, na tom stupnju sve drugo nestaje. Tevhid je i dio kaside ili mesnevije u kojima se govori o Božjem jedinstvu.
- tevkî, arapsko pismo slično *nesi-hu* (v.), a od njega se ponajviše razlikuje u tome što se u njemu ponekad vežu slova koja se ina-če ne vežu (elif, dal, ra i dr.).
- tevriye, alegorija, riječ koja ima drukčije značenje, ali ipak upućuje na neko željeno udaljeno značenje.
- tevvâbîn, pokajnici; sljedbenici šiizma koji nisu bili u prilici da pomognu imamu Husejinu u tragediji na Kerbeli.
- **tezâkir-i şu'arâ**, biografije pjesnika, v. *tezkire*.
- tezkire, spomenar, bilježnica u koju se upisuju uspomene; zbirke biografija pjesnika osmanske

književnosti u kojima su donošeni uz biografije i stihovi pjesnika čije se biografije predstavljaju. Obično su ove tezkire nazivane *Tezkiretü 'l-eş'âr* (Spomenica poezije) ili *Tezkiretu 'ṣ-ṣu'arâ* (Spomenica pjesnika), a sastavljane su od XVI do XIX stoljeća i u njima su sadržane biografije oko 3.500 pjesnika.

Tezkiretu 'l-evliyâ, djelo Feriduddina Attara u kojem su skupljene biografije najpoznatijih sufija i evlija do njegova doba.

tifl (çocuk), dijete. U divanskoj poeziji simbolizira voljenu osobu. Kako dijete nije svjesno svojih postupaka, slično je i sa voljenom (voljenim). On (ona) je u svom svijetu, nikoga ne sluša.

tîğ-i bâtın, Božja kazna za neku nesreću za koju se ne zna zbog čega i kako je nastala (dosl. unutrašnji mač).

Tûbâ, rajsko drvo; v. Sidretü 'l-Muntehâ.

tuğra, znak koji predstavlja carski potpis i pečat; u poeziji simbolizira uvojak kose voljene osobe.

Primjer:

Gâh halka halka durur pîç u tâb ile Tuğra-yı hükm-i pâdişah-i hüsn ü ân olur.

(Nef'î)

Katkad s naporom stoji u krugovima (uvojcima) Bivajući tako tugra na carskom fermanu ljepote.

Tûs, Tûs bin Nevzerân je jedan od najistaknutijih Kejkavusovih komandanata. Priča se da je zajedno sa Rustemom ratovao protiv Turaka i da je ubio Efrasijabovog brata Kidera. Ratujući za Kejkavusa bio je uzrokom pogibije Kejhusrevovog brata Fîrûza, zbog čega je pao u vladarovu nemilost pa je okovan u lance. U poeziji simbol odvažnog ratnika.

tûtî, papagaj, ptica koju je moguće naučiti da ponavlja riječi koje čovjek izgovara. U poeziji simbolizira vještog govornika, čovjeka čije je riječi ugodno slušati; v. bebgû.

Primjer:

Şevk-i kand-i la'l-i dilberle 'aceb tûtî misin

Sükkerî şi'ründe bu şîrîn--edâlıķlar nedür.

(Sükkerî Zekeriyâ)

Gle čuda, nisi li ti papiga sa kradljivcem srca slatkih usana raspoloženja

Šta su ispunjenja slasti u Sukkerijinim stihovima?

türbedâr dede, čuvar turbeta (mauzoleja) Mevlana Dželaluddina Rumija. 'ubûdiyyet, odanost, ropstvo; kao tesavvufski termin označava bezrezervno predavanje Bogu.

uçmak, raj, v. cennet.

ufk-i a'lâ, najviši stupanj duha.

uftåde, uftådegî, siromah, ubožnik; u tes. osjećati svoju neznatnost i bespomoćnost naspram pojave Božanske svjetlosti.

ʻukûl-i müfârika, duše, duhovi, duhovna stvorenja, duhovne snage koje nemaju materiju, ali su sposobne da stvore materijalno. Prva od ovih duhovnih snaga je 'akl-i evvel – prvi um, to je ono što je stvoreno na samom početku. Ova riječ se smatra predstavom o stvaranju kod samog Boga.

'unsur, v. 'anâsır.

usturlâb, alat pomoću kojeg se određuju položaji zvijezda. Po legendi izum je sina Božjeg poslanika Idriza. Po nekima je opet ovaj instrument posjedovao *Cemşid* (Džemšid) pa je prozvan i *câm-ı cihân-nümâ* (čaša u kojoj se ogleda svijet) isto kao i Džemova čaša (*câm-ı Cem*).

usûl-ı 'aşere, deset principa, deset osnovnih elemenata kojih se

pridržava murîd (v.), kandidat za pristupanje u tesavvuf. To su: pokajanje (tövbe), napuštanje ovosvjetskih uživanja, isposništvo (zühd), pouzdanje u Allaha (tevekkül), zadovoljiti se jednim ogrtačem i zalogajem hljeba (kanâ'at), povući se u osamu ('uzlet), izbrisati iz srca sve osim Allaha i njega stalno spominjati (zikr), zanemariti znanje i ovog i budućeg svijeta i misli usmjeriti samo Bogu (*Alla*ha teveccüh), osloboditi se brzine i nestrpljivosti (sabir), gledati samo Boga i nikad se time ne zasititi, pasti u trans, plakati (mürâkabe) i napustiti vlastito zadovoljstvo i postići stupanj Božjeg zadovoljstva (rizâ).

'Utârid, Merkur, po starim Grcima: Hermes sin Zeusa, simbol pisarstva i pisma. Također je u iranskoj tradiciji *pîr* (zaštitnik) pisara i pisaca. On ispisuje poeziju pjesnika upućenu nebu. Simbolizira plavu boju. Po astrolozima nalazi se na drugom katu nebesa.

Primjer:

Afıtabın zer devatiyle gelürsin her seher Ey Utarid dergehınde katıb-ı divan mısin.

(Hayalî)

Svakog jutra dolaziš sa zlatnom bojom (tintom) mjeseca Jesi li ti pisar divana na prijestolju (u tekiji) o Merkure.

Uveys Karânî, poznati zâhid (isposnik, pobožnjak) iz vremena Muhammeda a. s. koji je živio u Jemenu. Nije se susreo sa Muhammed a. s., ali je o njemu sve znao kao što je i Poslanik znao o Uvejsu Karaniju. Po svojoj skromnosti, pobožnosti i isposništvu bio je uzor mnogim sufijama pa je i u književnost ušao kao oličenje tih svojih vrlina.

uyandırmak, (kod sufija): upaliti svijeću; doslovno: probuditi.

'uzlet, povučenost, usamljenost. Povlačenje u osamu radi molitve, zikra; v. *halvet*. üç aylar, tri mjeseca; tri sveta mjeseca: redžeb, šaban i ramazan (na arapskom: selasetu eşhur); u staroj bosanskoj tradiciji: učajluci. U ovim mjesecima se živi više u skladu s vjerskim propisima, čak i oni koji su prilično nemarni prema vjerskim obavezama, u ova tri mjeseca se više posvećuju vjeri.

Ümmü Hâni, Umihana, nadimak Hinde, kćeri Muhammedovog a. s. amidže Ebû Tâliba. U njenoj kući se našao Muhammed a. s. u noći Miradža (uspeća na nebo) u 27. noći mjeseca redžeba 12. g. po hidžri (621. g. n. e.). O tome pjevaju mnogi divanski pjesnici u svojim pjesmama o Miradžu.

Primjer:

Başlasam Mi'râcını tahkîka âb ü tâb ile

Gevher-i şehvâr-i gûş-i Ümmü Hânî'dir sözüm.

(Nef'î)

Kadbihpočeopričati lijepo o Miradžu Moja riječ bi bila poput carskog bisera u uhu Umihane.

ümmu 'l-kitâb, Knjiga koja se nalazi na nebesima i u koju je zapisana sudbina i Božje određenje. Naziva se i Levh-i mahfûz. Ümmu 'l-kitâb je također drugo ime za prvu suru Kur'ana Fâtihu u kojoj se govori samo o milosti; u tes. prvi um ('akl-i evvel), Opći Bitak (mutlak varlık).

üns, osvjedočenje Božje ljepote u srcu vjernika.

vâcib, onaj koji postoji sam po sebi i koji nije ovisan ni o čijem postojanju. Bog (kadim, ezelî, ebedî i ekmel) nije ovisan ni o vremenu, prostoru, pomagaču. Na taj način je jedini vacib Allah.

Vâcib li-zâtihî, Postojeći sam po Sebi (Bog), neovisan o bilo komu ili čemu.

Vâcibü 'l- vücûd, Nužno postojeći (Bog) i potpuno neovisan o bilo kome ili čemu.

vâdî (ar. wâdî), dolina, korito rijeke; srce Božjih poslanika, evlija i učenjaka. U ovim dolinama teku vode spoznaje (ma´rifet) sa brda Sina. Po tesavvufskom učenju postoji sedam dolina koje sâlik (v.) treba prijeći da bi dostigao vječni život (bekâ, ar. baqâ).

vâdî-i taleb, dolina traganja, jedna od sedam dolina koje salik mora proći do vâdî-i fenâ, doline iščeznuća u Bogu.

va'd-ı Hazret-i Mûsâ, Musaov a. s. zavjet. Musa se zavjetovao svome narodu da će mu donijeti knjigu ukoliko Bog uništi Faraona. Da bi mu se to ostvarilo, Bog mu naređuje da posti 30 dana i da se u tom vremenu odvoji od svoga naroda. Kad je to izvršio, ispostio je još deset dana pa mu je Bog objavio Tevrat (Toru) na brdu Tur na Sinaju. Taj period je poznat kao *erba'în-i Mûsâ* (Musaovih četrdeset dana).

vahdâniyyet, biti jednim, jedinstvenim, jednoća, Allahovo bivanje jedinstvenim. Allah je u svojoj osobnosti, svojstvima i postupcima jedinstven, nema druga, nema sličnog sebi niti saradnika. *Vahdaniyyet* je jedno od njegovih svojstava po kojima je On *vâhid* – Jedan.

vahdet, jednost, jedinstvo. Po tesavvufu vjerovanje u *vahdet* znači da ne postoji ništa osim Boga, da je sve ono što vidimo Njegov odraz kao što su valovi na moru.

vahdet-i kusûd (وحدث قصود), jedinstvo namjere; pojava u kojoj Istiniti (Hakk) i čovjek žele istu stvar. U tom slučaju to je jedinstvena želja.

vahdet-i şuhûd, (وحدت شهود), jedinstvo viđenja, osvjedočenja; pojava u kojoj sâlik ne vidi ništa osim Boga. U stanju vahdet-i şuhûda salik se odriče svoga postojanja.

vahdet-i vücûd, jedinstvo Bitka, osnovni postulat sufija: tj. vjerovati da je sve postojeće sadržano u Bogu.

vakâyi'nâme, dnevnik, bilježnica u koju se svakodnevno upisuju događaji; v. rûznâme.

vâkıf-i esrâr, oni koji znaju skrivene stvari, koji čuvaju tajne.

vakıt, vrijeme; u tesavvufu: vladajuće stanje.

vaktın sâhibi, stožer, oslonac, stub vremena; zamjenik Muhammedov a. s. u svome vremenu. Isto i: şahsu 'l-vakt, seyyidü 'l-vakt, imâmü 'l-vakt.

Vâmık u 'Azrâ, dvoje junaka poznate ljubavne priče. Ovu priču je prvi put u stihovima ispričao iranski pjesnik Unsurî, a kasnije je bila temom mnogih pjesnika. Poznati pjesnik XVI stoljeća Lâmi'î Çelebi ovu je pjesmu spjevao na turskom. Vamik simbolizira ašika koga krasi strpljenje i ljubavna čežnja. 'Azrâ (ar. djevica) je njegova draga koja simbolizira prefinjenost i čednost.

Primjer:

Zar nisi nikad čitao stihove o Vaisi i Raminu? Vamiku i Azri zar ne ču priču stoput ispričanu?

(Mevlana Dželaluddin Rumi, Divan-i Šems, preveo: M. Kodrić) Primjer:

Dilberün derd ü gamı Canumuza minnetdür

Vamıka sorsan olur işve-i 'Azra ma'zur.

(Hasan Ziyâ'î)

Bol i briga dragog zahvala je našoj duši

Ako pitaš Vamika, Azrina koketarija je opravdana.

Primjer:

Vakıf olsaydı derdime Vamık Diyemiye kendüsüne ol âşık.

(Derviš-paša Bajezidagić)

Kad bi Vamik stao pred moj bol Ne bi za sebe rekao da je ašik.

vâsil, onaj koji se odrekao vlastitog bića i utonuo u Božje jedinstvo, tj. koji je unutarnjom spoznajom spoznao Boga, koji se trudi da izvrši sve što je Bog naredio i izbjegne sve što je Bog zabranio.

vasl, prispijeće. Stanje u kojem čovjek, pošto ugleda božansko svjetlo, zaboravi na sebe. U ovom se stanju utapa u Bogu i nestaje kao jedinka. Isto i *vuslat, visâl* i *vusûl*.

vaslu 'l-vasl, stanje u kojem se čovjek, nakon što je bio prizemljen svojim svakodnevnim životom uspio uputiti Bogu i prispjeti do stanja 'ayn-i cem', tj. do spajanja u Apsolutnom Bitku.

vatan, domovina; u mističkom smislu domovina (vatan) najčešće se poistovjećuje sa bezm-i elestom, vremenom stvaranja duša, prostorom prabitka, sjećanje na trenutak u kojem su duše priznale i posvjedočile svoga Gospodara.

Strpljenje je daleko od srca, srce od tijela i ja od svoga zavičaja O smušena glavo, ja ne znam šta su sve ove razdvojenosti.

(Zekeriyya Sukkerî) (prijevod: Amina Šilja-Jesenković)

Tesavvuf poznaje tri vatana:

- vatan-ı gaybiyye domovina savršenih ljudi, prava, istinska domovina. Vrata ove domovine nisu otvorena svakom dervišu, nego samo onom ko postigne savršenstvo;
- vatan-ı rûhâniyye domovina ljudi srednjeg sloja. Oni koji ostaju u ovoj domovini nisu se sasvim oslobodili tuđine jer su ostali na pola puta;
- 3. vatan-ı cismâniyye domovina svih ljudi koji su fizički prisutni u toj domovini. Tijela su im od zemlje, a zemlja je osnovna domovina tjelesa.

vecd, stanje u kojem se čovjek prolazi vlastitog bića, ekstaza, nadahnuće.

vechü 'l-hakk, suština stvari, suštinska istina.

vâzı'-ı kavâ'id-i hey'et ü nücûm, onaj koji je postavio temelje zvjezdoznanstva; sinonim za poslanika Idrisa.

(Sinan-paşa, Tazarrûnâme)

velâyet, stanje bliskosti s Bogom u koje osoba dolazi nakon što se u ime Boga odrekne vlastitog bitka, otkrovenje, Božanska uputa; v. Şah-ı velâyet

Primjer:

Padişah-ı ʻaşka kul olalı bu ʻalemde biz Malik-i mülk-i gamuz başka velâyet beklerüz. (Hasan Ziyâ'î)

Budimo na ovom svijetu sluge cara ljubavi Umjesto da se brinemo (da tugujemo), očekujemo otkrovenje.

velâyetnâme, djelo koje opisuje život, djelovanje, nadnaravne moći i zgode evlija (Bogu bliskih ljudi).

velî ili veliyy (ar. walî), prijatelj, vladar. U bos. jeziku evlija ili dobrî. Božji prijatelj, koji se odrekao svoga ja, potpuno okrenut Bogu i stoga mu je omogućeno da čini izvjesna čudesa (keramete). Velî (evlija) je prijatelj Allahovim prijateljima, neprijatelj Allahovih neprijatelja, on je zaljubljenik u Allaha, ovisan o Božanskom nadahnuću. Isto i veliyyullâh.

vesîle cenneti (cennetii l-vesîle), mjesto Muhammeda a. s. u džennetu. Ovaj džennet je na najvišem stupnju dženneta 'adn i odvojen je od drugih dženneta. vird, obavezni svakodnevni molitveni ritual koji po uputstvu šejha obavlja svaki derviš. Vird se obično sastoji od učenja ajeta (âyet – rečenica u Kur'anu) i hadîsa (izreka Muhammeda a. s.). Kad jedan dan murîd (v.) izostavi obavljanje virda, toga dana Allah mu presijeca svoju pomoć.

vird-i zebân, molitve (učenje Kur'ana) ili tespih (brojanica) koje derviš obavlja glasno.

Vîs ü Râmîn, Vis i Ramin, junaci klasične iranske i turske književnosti. Ljubavna priča koja potječe iz klasičnog pehlevijskog razdoblja, ali je prvi put zabilježena kao narodna priča u vrijeme Sasanida. Prvi ju je u mesnevi-formi spjevao Fahreddin Esad Cürcanî (Džurdžani) u XI stoljeću i ona sadrži 8.000 distiha (bejtova). Radi se o klasičnoj istočnjačkoj ljubavnoj drami sa puno nevjerovatnih zapleta i sretnim završetkom kada Ramin nakon silnih borbi zadobija prijesto i isprosi ruku ljepotice Vis. U osmanskoj divanskoj poeziji ovu je temu opjevao pjesnik Lâmi'î, ali joj je dao obilježje islamske književnosti sa jakom tesavvufskom notom. Njegova poema, posvećena sultanu Sulejmanu Zakonodavcu sadrži 7.000 bejtova.

vucûd-i mutlak, opći bitak, sveukupnost, u tesavvufu kao i u divanskoj poeziji Apsolutni Bitak, Potpuno Biće, Bog. Sva stvorenja koja sa Bogom čine univerzalnu egzistenciju. Smisao stvaranja svijeta je u tome što je Bog želio pokazati Sebe, pa je stvorio svijet koji je dio Njega.

vukûf-i 'adedî, termin koji koriste nakšibendijski derviši kojim označavaju zastoj u *zikru* (v.) u kome, uzimajući zrak, u sebi broje od jedan do dvadeset jedan spominjući u mislima Božja imena. To je jedan od jedanaest najvažnijih nakšibendijskih postulata.

vukûf-i kalbî, jedan od jedanaest postulata nakšibendijskih derviša koji označava odbacivanje iz srca svega osim Allaha.

vukûf-i zamânî, jedan od jedanaest nakšibendijskih postulata koji znači biti svjestan sebe u svakom trenutku.

vuslat, prispijeće, dolazak, ostvarivanje cilja. U tesavvufu vuslat znači "doći do voljene osobe". U ostvarivanju toga cilja ašiku je česta prepreka *rakîb*, suparnik, takmac.

yâd-kerd, spominjanje, sjećanje; kao termin nakšibendijskih derviša označava poseban način spominjanja Boga srcem, a ne riječima, zadržavajući dah, u toku trajanja jednog udisaja tri puta srcem izreći *La ilâhe illallâh*.

Yâfes (Yafet), Nuhov (Noje) sin koji se uz Sama i Hama spominje u Tevratu (Tori). Po Tevratu, Turci su Yafesovi potomci.

Yâ Hû, derviško obraćanje Bogu u zikru. Arapski "ya" označava česticu za dozivanje – o, a "Hu" je zamjenica za treće lice i znači "On", a misli se na Boga.

Yahyâ, Božji poslanik, sin Zekerije, a amidžić (stričević) Merjeme (Marije) Isaove (Isusove) majke. Proveo je čitav život u pobožnosti. Progonjen od vladara Palestine na kraju je pogubljen u tridesetoj godini života tako što mu je glava odsječena. Priča se da mu je glava sahranjena u omajadskoj džamiji u Damasku, a jedna ruka u Bejrutu. Također se vjeruje da je *Yahyâ* krstio Isa-a (Isusa) u rijeci Jordanu.

yaka, vrat, okovratnik, kragna; v. boyun.

yakaza (يقظه), budnost, razumijevanje koje dolazi od Boga; budnost u srcu inspirirana od Boga.

yakîn, čvrsto, sigurno znanje. Do ovoga znanja se može doći posrednim putem, preko knjiga ('ilmu 'l-yakîn), putem vida, očigledom ('aynu 'l-yakîn) i putem svih osjetila, ali prije svega unutrašnjom spoznajom (hakku 'l-yakîn).

Ya'kûb, Božji poslanik, potomak Ibrahima. Sin je Ishaka, drugog Ibrahimovog sina. Poslan je narodu Ken'ana. Imao je dvanaest sinova, a najmlađi mu je sin Jusuf (v.) U Kur'anu, u suri Yûsuf se govori kako je Jusuf usnio da mu se klanja jedanaest zvijezda, Sunce i Mjesec. Otac ga je upozorio da nikome ne govori san jer će mu braća biti na tome zavidna. Nakon što su braća ipak prevarila oca, odvela Jusufa i bacila ga u bunar odakle ga je spasio karavan, otac je oslijepio od silnog plača. Na kraju, kad je najzad u Egiptu pronašao Jusufa, Jakubu se vratio vid. Tada mu je Bog naredio da se vrati iz Egipta, došao je do grobova Ibrahima i Ishaka u Kudusu (Jerusalimu). Tada je imao 160 godina. Tu je

vidio pored Ishakovog groba pripremljen grob u kome su bili meleci. Popio je piće smrti i umro, meleci su ga opremili, klanjali mu dženazu i pokopali ga.

Ya'kûb'un ağlayışı, Jakubov plač. Božji poslanik Jakub je imao dvanaest sinova, ali od svih je najviše volio najmlađeg Jusufa. Braća su bila ljubomorna na Jusufa, uspjeli su ga odvojiti od oca i baciti u udaljeni bunar u pustinji. Karavan koji je tada naišao spasio je Jusufa, odnio ga u Egipat i prodao tamošnjem vladaru. Od silnog plača za sinom Jusufom, Jakub je oslijepio. Njegov plač postao je simbol tugujućeg oca i često kao simbol korišten u poeziji.

yâkût-i ahmer, crveni rubin; simbolizira apsolutni duh, pojavu (očitovanje) Stvoriteljeve moći (nefs-ikull). Pošto njegova svjetlost dolazi iz materije, on u mraku svjetluca u raznim bojama.

yanak, obraz, simbol ljepote voljene osobe. Najčešće je po boji obraz – ruža (gül), potom simbolizira proljeće (behar) jer se u
proljeće najviše vraća starim
grijesima (užicima), a obraz voljene osobe je najčešće povod
tome. Obraz se poredi i sa vodom (sû, âb-1 revân) i ogledalom (ayna) zbog sjaja i ljepote.
Obraz je kao i cijelo lice sunce
(şems, güneş, âftâb, hurşîd), on je

grad Bagdad, a ašikove suze su rijeka Tigris u Bagdadu. Kad lice simbolizira svijeću (sem') to je zbog toga što pomoću svjetlosti lica drage vidimo noću osvijetljen put.

Lice je i Mushaf, pismo, rukopis jer se iz njega čita istina, a praznik je ('îd, nevrûz, bayram) stoga što mu se svi raduju.

yâr, prijatelj, prijateljica, dragi, draga, Voljeni, Bog.

Primjer:

Yüzünde göz izi var Sana kim baktı yarım.

(Türkü)

Na tvom licu je trag pogleda (očiju) Ko te gledao, draga?

Primjer:

Yârsız bu cihânda neyleriz Gülü yok bûsitânda neyleriz. (Emrî)

S čime smo na ovom svijetu bez drage

S čime smo u vrtu bez ruže? (Šta imamo na ovom svijetu ako drage nemamo,

Kakav je to vrt bez ruža?)

yârân, prijatelji (mn. od *yâr*), upotrebljava se umjesto jednine.

Primjer:

Ne dam usnu Jarana, ne ostavljam vino ljubavi; Ta sudba mi je dana, zahidi, halalite. (Hâfiz Şîrâzî, prijevod: Ahmed Anandā). yârân-i aşk, prijatelji ljubavi, ašici.

yâr-ı gâr, pećinski prijatelj. Ovako je nazvan Ebu Bekir, prvi nasljednik Muhammeda a. s. na čelu zajednice nakon Muhammedove a. s. smrti. Ovo ime potječe otuda što se Ebu Bekir, zajedno sa Poslanikom, pri Muhammedovom a. s. napuštanju Mekke prije preseljenja u Medinu, jedno vrijeme krio od višebožaca koji su ga progonili u pećini Hira. Dok su se krili u pećini, tu su sletjela dva goluba, golubica je snijela jaja, a na ulazu u pećinu pauk je ispleo mrežu. Kad su došli višebožci (mušrici), pomislili su da tu odavna nije bio niko pa nisu ni ulazili unutra da tu traže Muhammeda a. s. Otada je Ebu Bekir bio poznat kao "prijatelj iz pećine". Ovaj se događaj indirektno spominje u Kur'anu (at-Tavba, 40). Također je čest motiv u pjesmama divanskih pjesnika.

yâsemîn ili yâsemen, jasmin, cvijet koji se često spominje u divanskoj poeziji posebno kad se govori o njegovoj boji, mirisu i listovima, a najčešće se poredi sa obrazima voljene osobe.

Yâsîn, 36. sura Kur'ana koja sadrži 83 ajeta. Najčešće se uči u spomen na mrtve. Po nekim tumačenjima prva dva slova ove sure "Yâ" i "Sîn" znače "O, Muhammede"! U divanskoj poeziji ova sura se često spominje, naročito u vrsti pjesama koje se zovu na't, a to su pjesme pohvalnice Muhammedu a. s.

Ye'cûc ve Me'cûc, Jedžudž i Medžudž, imena dva plemena koja potječu od Yafesa, sina Nuh pejgambera (Noja). Iako se spominju u Kur'anu, tumači Kur'ana se znatno razlikuju u njihovom situiranju u ljudsku povijest. Po nekim vjerovanjima oni su pripadnici naroda malog rasta, Kinezi. U poeziji su obično oličenje smutljivaca. Narod koji je živio u njihovoj blizini molio je Aleksandra (Iskender Zulkarneyn) da ih zaštiti od Jedžudža i Medžudža. Da bi to učinio Aleksandar je sagradio veliku branu, poznatu kao Aleksandrov zid.

Primjer:

Halktan kaldırdı Yecuc-i frenk'in zahmetin

Tig-i cevherdardan sed çekti Iskender gibi.

(Sâbit)

S naroda je skinuo muku evropskog Jedžudža Podiže branu od zlatne mreže poput Aleksadra.

yedân, dvije ruke, isto što i yedullâh (v.); moć i djelotvornost Božja; nekad se upotrebljava mjesto dva Božja imena, npr. *Cemîl* – *Celîl, Latîf* – *Kahhâr* i dr.

yed-i beyʻat (bîʻat) (يد بيعة) ruka pokornosti; poslušnost koja se iskazuje prema šejhu na taj način što se na desnu ruku onoga koji se zavjetuje stavlja šejhova desna ruka. Za ovakvu pokornost primjer se nalazi u Kur'anu (al-Fath, 10) kaže: "Oni koji su se s tobom sporazumjeli, sporazumjeli su se s Allahom. Allahova moć (ruka) je iznad njihovih ruku." Primjer za ovakvu vrstu odanosti dali su Muhammedovi a. s. drugovi (ashabi) u Hudejbiji, u vrijeme kad su pošli prvi put da obave hadž.

yed-i beyzâ (od ar. yed – ruka i beydâ – bijela), bijela ruka. Jedno od čudesa koja su omogućena Musa a. s. (Mojsiju). Da bi dokazao da je Božji poslanik i da može izvesti određena čudesa, Musa a. s. je stavio ruku u njedra, a kad ju je izvukao bila je blistavo bijela. Ovaj motiv se koristi u divanskoj literaturi, a u tesavvufu on znači da se osvjedočila Božja svemoć.

Primjer:

Sensin Kelîm-i Tur-ı suhen arza kıl yine Fir'avn-ı hasmına yed-i beyzâ-yı san'atı. (Sâbit)

Ti si Božji sugovornik na Sinajskoj gori, izloži faraonskom neprijatelju umijeće bijele ruke.

yedi iklîm, sedam klimata, sedam oblasti na koje je prema starim vjerovanjima bio podijeljen svijet od Atlanskog do Tihog oceana. To su oblasti Afrike, Azije i Europe u kojima su bili nastanjeni ljudi jedne rase. U jednom iklimu su bili crni, u drugom tamno bakrenasti, u trećem žuti, u četvrtom bijeli, u petom pretežno bijeli, u šestom tamno bijeli i u sedmom crveni.

yediler, sedmorica; sedam velikih evlija koji pripadaju onostranom, transcendentnom svijetu (gayb). Nazivaju se još ricâl-1 'ûlâ. ricâl-1 me'âric-i 'ûlâ. Sa svakim svojim dahom dospijevaju do mi'râca. Yediler se razlikuju od ricâlu 'l-gayba koji dolaze iz reda abdala. Pošto se yedileri nalaze na srcu Ibrahim a. s., oni nose njegove karakteristike, sa svakim blago postupaju i ni prema kome ne gaje mržnju. U mnogim krajevima islamskog svijeta turbeta i mahale se nazivaju po njihovom imenu.

yedüllâh, Božja moć (doslovno: Božja ruka).

Yemen, zemlja na jugozapadu Arabijskog poluotoka, poznat u poeziji po dragom kamenu crvene boje koji se zove akik. U kontekstu sa Yemenom i sa akikom spominje se i zvijezda Süheyl koja je crvene boje kao akik koji je boju dobio od ove zvijezde.

Yezdân, Bog, u zaroastrizmu božanstvo dobra. U stihovima divanskih pjesnika često se koristi u sintagmi *nûr-i Yezdân*, božansko svjetlo, *zıll-ı Yezdân* – sjena Božja.

Primjer:

Zülmet-i hicre dûşenler âb-i hayvan istesun Ben Ziyâ'îyem benüm ol nûr-ı Yezdânum gelir. (Ziyâ'î)

Oni koji su zapali na put tmine (Aleksandar Veliki) neka vodu života traže Ja sam Ziyâ'î (Svijetli) ja imam božansko svjetlo koje dolazi.

Yezîd, sin prvog emevijskog (omajadskog) halife Muavije. Sjedište njegovog carstva bilo je u Damasku. Poznat je po tome što je u njegovo vrijeme i u njegovo ime namjesnik Basre Ibn Ziyâd pobio u Kerbeli imama Huseyina, unuka Muhammeda a. s. i njegovo osamnaestoro djece. Zbog toga je Yezid u poeziji, naročito onoj inspiriranoj tasavvufom i šiizmom simbol izdajice, nasilnika, prokletnika.

Jezid je proklinjan od šiija, ali i od sufija sklonih šiizmu, posebno onih alevijsko-bektašijske orjentacije.

Primjer:

Vefâ sende, mürüvvet sende ihsân u sahâ sende 'Alî bâhum seni her kim ki sevmezse Yezid olsun. (Ziyâ'î) Kod tebe je vjernost, kod tebe je čovječnost, dobročinstvo i dobrotu imaš Ali. srce moje, ako tebe neko ne

Ali, srce moje, ako tebe neko ne voli neka bude Jezid (proklet).

Primjer:

Çemende sanma ki hâr üzre gonca oldı bedîd Ser-i Hüseyn-i şehidi sinâna dikdi Yezîd.

(Sâbit)

Ne misli da se na livadi povrh trna pojavio pupoljak To je Jezid na koplje nataknuo glavu šehida Husejina.

yılan, zmija, v. mâr.

yıldız, zvijezda, v. necm. Zvijezda je u poeziji često leptir (pervane) koji õblijeće oko mjeseca (ay, kamer) kao što ašik obilazi oko mašuka (voljene, voljenog). Yıldız, također, označava jednu vrstu narodne pjesme.

Yûnus Emre, turski sufijski pjesnik iz druge polovice XIII i početka XIV stoljeća. Ne zna se
mnogo o njegovu životu, ali je
način kojim je pjevao svoju poeziju bio toliko blizak turskoj
narodnoj poeziji da se njegove
pjesme i danas smatraju jednim oblikom turske narodne tekijske literature. Jednostavnim
jezikom i silabičkim metrom
ispjevane njegove pjesme govore o onom istom vahdet-i vucudu (v.) u koji je Mevlana Dže-

laluddin Rumi pozivao svojim visoko stiliziranim perzijskim jezikom.

Yûnus nebiyyullâh, Junus, Božji vjerovjesnik. U divanskoj poeziji se spominje kao simbol osobe koja je spasena iz utrobe ribe zahvaljujući tome što se Bogu molila. Junus se upravo po tome spominje i u Kur'anu (sura as-Sâfât, 139-148 i sura al-Anbiyâ', XXI, 87). U suri al-Anbiyâ' Junus se spominje pod imenom Zunnûn, gdje se u ajetu 87. govori kako je Junus napustio svoj narod koji mu se nije odazvao i Allah ga je zbog toga kaznio time što ga je progutala riba. Tek tada se Junus pokajao i uzviknuo: "Nema boga osim Tebe, hvaljen neka si! a ja sam se zaista ogriješio prema sebi!".

Yûsuf (Josif, Josip), sin je poslanika Yakuba (Jakova). Nakon stradanja prouzrokovanog ljubomorom braće dolazi u službu ministra egipatskog vladara. I ovaj, ljubomoran na Yusufa, iz straha da mu ne preotme ženu Zuleyhu, zatvori ga u tamnicu. Nakon sedam godina Jusufova tamnovanja umre vezir, a uskoro i vladar pa Zulejha ostane Jusufu. Slučaj Jusufa, pogotovo njegovo stradanje od braće i patnja koju zbog toga trpi otac predmet je kur'anske sure Yusuf. Priča o Yusufu i Zuleyhi čest je motiv u poeziji Orijenta. Jusuf se spominje i kao Yusuf Ken'anski jer se sa ocem Yakubom naselio u Ken'ânu (staroj Fenikiji). U poeziji je Yusuf simbol voljene osobe. U perzijskim sufijskim stihovima Yusuf a. s. je simbol duše (rûh) sputane u materiji tijela. U stihovima se spominje kao Yûsuf, Yûsuf-i sânî (Drugi Jusuf, onaj koji je poput Jusufa), Yûsuf hüsn (Jusufove ljepote), Yûsuf-iKen'ân(Kenanski Jusuf). Ponekad se u pjesmama voljena osoba radi gradacije opisuje "ljepšom od Jusufa".

Primjer:

Çemende sarmaşık gordüm gül-i bûstâna sarmaşmış Sanurdum kim Züleyha Yusuf-i Ken'ana sarmaşmış. (Hasan Ziyâ'î)

Vidjeh na livadi bršljan kako se oko ruže omotava Pomislih kako se Zulejha obavila oko Jusufa Ken'ana.

Yûsuf ve Zûlejha, naslov mnogih djela o poslaniku Jusufu i Zulejhi ženi egipatskog vladara koji je na poslijetku postala Jusufova žena.

Yûsuf-ı Mısrî, Jusuf egipatski, v. Yûsuf.

Yûsuf ibn Eyyûb Hemedânî (umro 535. g. h.), veliki sufijski autoritet svoga vremena. Porijeklom iz Hemedana u Iranu, jedan dio života proveo u Bagdadu, a umro i pokopan u Mervu. Yûşa', Božji poslanik koji je došao poslije Musa a. s. (Mojsija). Po nekima je Yuşa poslanik Zulkifl koji se spominje u Kur'anu jer Zu'l-kifl znači "onaj koji je opskrbljen". Ali Zu'l-kifla poistovjećuju i sa Zekerijaom i Il'jasom. Žestoko se borio s nevjernicima i od njih osvojio 30 gradova, među kojima i Damask. Osvojio je brojne otoke, zaplijenio veliku količinu blaga. Kad je došao do grada Džebbarina njegova vojska se obradovala jer je vidjela da će u tom gradu moći steći veliki plijen. Ali bila

je noć pred subotu, a u subotu njegova vojska, Jevreji, nisu smjeli ratovati. Juša je molio Boga da zaustavi sunce da ne osvane subota kako bi prije subote zauzeli grad. To mu je Bog omogućio, ali je u zauzimanju grada poginulo njegovih 40.000 vojnika.

yüz, lice. Jedan od glavnih elemenata ljepote u poeziji. Lice je metafora za sunce, mjesec, dan, zoru, mjesto izlaska sunca, svjetlost, sjaj, svijeća, svijećnjak, ogledalo. zafernâme, prozno ili pjesničko djelo koje govori o pobjedi (zafer).

zâhir, vidljiv, jasan, očigledan. Po sufijama to je jedna od osobina pojavnog svijeta. Sve što se vidi u svemiru odraz je Božjeg izgleda, jer osim Njega ništa ne postoji.

zâkir, onaj koji spominje Boga; u tekijskoj terminologiji označava ljude koji u vrijeme zikra uče (pjevaju) ilahije kako bi pojačali žar u veličanju Božjeg imena.

Zâl, sin Sâmov, a otac Rustemov. Kako je bio sasvim bijel od rođenja i pošto ga otac nije htio priznati za sina nekim lukavstvom se domogao planine. Tamo ga je hranila ptica Sîmurg (Feniks) (ar. 'Ankâ, tur. Zümrüdankâ). Zbog ovog lukavstva nazvan je Destan, a zbog bjeline kose prozvan je Zâl što znači starac.

zât, suština nekog bića, on lično, ono što izražava njegovu suštinsku stranu. Po sufijama sve u svemiru odražava Božje osobine i tako su sve pojave pojavljivanje (očitovanje) Njegovog bića (zât-i tecellî).

zâviye, tekija, mjesto gdje derviši obavljaju zikir; obično se za ma-

nje tekije, koje se sastoje samo od od jedne prostorije kaže zaviye.

Zebûr, Božja objava Davud a. s. (v.)

zekan (نقن), vilice, dio lica ispod usta, u poeziji simbolizira jamu (*kuyu*) ili zatvor (zından), v. *çene*.

Zekeriyyâ (Zaharije), po Kur'anu Božji poslanik (Maryam, 3-15). U vrijeme svoje duboke starosti molio je Boga da mu podari dijete, Bog mu je uslišao molitvu i podario mu sina Yahyâ, iako mu je žena do tada bila neplodna. Sin mu je bio veoma pobožan i odan roditeljima. Upućivali su Israilićane na pravi put, ali ih ovi nisu slušali nego su ih progonili. Najzad su ih i pogubili. Zekeriya je pogubljen na taj način što se u bijegu od Israilićana sakrio u šupljinu jednog drveta. Međutim, kako mu je virio ogrtač iz drveta, šejtan je upozorio Israilićane na to, oni su presjekli drvo na pola zajedno sa Zekerijaom.

Primjer:

Emr-i ma'ruf ve nehy-i münker hızmetinde kâım olmak gerek kı Zekeriyya vü Yahyâ ne gürdügin göre.

(Sinan-paşa)

Treba ustrajati u službi naređivanja dobra i zabranjivanja ružnog

Onako kako si to vidio kod Zekerije i Jahje.

Zekeriyyâ yetimesi, Zekerijina sirotica, tj. Merjema (Marija). U suri *Al-i Imrân*, ajeti 35-37, spominje se da je Merjemina mati namijenila svoje nerođeno dijete predati Bogu pa kad je rodila kćer ostavila ju je u Svetu kuću (hram Beytu'l-mukaddes). Bog je udovoljio njenoj želji i zadužio Zekeriju da se brine o Merjemi.

Zelîha, Züleyhâ, ženska junakinja ljubavne priče o Jusufu i Zulejhi; v. *Yûsuf ve Züleyhâ*.

zenânnâme, pjesme koje govore o ženama (od per. zen – žena); u divanskoj poeziji se ova vrsta pjesama također naziva i *hûbânnâme*.

zencîrbend, vrsta pjesme u kojoj se posljednja riječ iz jednog stiha ponavlja na početku drugog stiha. Također se ova pjesma zove reddü'l-'acz 'ani-s-sadr ili zincîrleme.

zen-i dünyâ, žena ovog svijeta. Ovaj se termin koristi uglavnom s namjerom da se izrazi prevrtljivost, nestalnost, zavodljivost ovog svijeta. Primjer:

Zen-i dünya niçe erden boşanmış kahbedür sen de Er isen kâse-yi pür kîse-i dînarı boş eyle. (Nev'î)

I ti si kurva razvedena od nekog muškarca, ženo ovozemaljska Da si muško ne bi ni pogledao zdjelu punu kesa dukata.

zerger-i kâmil, majstor zlatar. Majstor koji se bavi zanatom koji se zbog proizvođenja lijepih stvari poredi sa pjesnikom koji cizelira svoje stihove.

Primjer:

Zerger-i kâmildir san'at-i şiʻrin Bâkî

Nicolur gel beru seyreyle kalemkârlığı.

(Bâkî)

Baki je majstor zlatar u pjesničkoj umjetnosti Dođi i gledaj gravuru njegova pera.

zevk, užitak, slast; kao tesavvufski termin označava početak ukazivanja Božanske svjetlosti.

zıll-ı evvel, prva inteligencija, isto što i 'akl-i evvel.

zîbâ, lijep, ukrašen. Vrlo često atribut za gazel.

zikir (zikr), spominjanje, sjećanje; u tesavvufskoj terminologiji – spominjanje Boga (zikrullâh) je sastavni dio derviškog obreda a može biti beščujni (hafî), srčani (kalbî), jezični (lisânî), visokim glasom (zikr-i cehrî) i skupni (zikr-i 'aleni).

zillullah, zill-i Ilâh, zill-i Yezdân, Božja sjena na zemlji, metafora za sultana, odnosno halifu. Često se koristi i izvan književnih tekstova, a u poeziji je ovaj termin često zastupljen.

#### Primjer:

· Odur zill-i İlâhî vü kutb-ı dünyâ du'âsıyle ider bu mülki ihyâ.

(Varvari Ali-paşa)

On je Božja sjena i stub svijeta, Molitvom svojom ovo carstvo oživljava.

- zincîrleme, vrsta pjesama u divanskoj poeziji gdje se posljednja riječ jednog stiha ponavlja na početku drugog stiha.
- zi'n-nûreyn, vlasnik dva svjetla, nadimak koji je imao treći halifa, hazreti Osman zato što je bio oženjen dvjema kćerima Muhammeda a. s.

## Primjer:

Malik-i hüsn-ı hulk zi'n-nûreyn Ol idi meclis-i sahâbına zeyn. (Derviš-paša Bajezidagić)

Lijepa ponašanja, vlasnik dva svjetla Ukras bješe skupa prijatelja.

zulümât, tmina. Često simbolizira kosu voljene osobe. Srce zaljubljenika se gubi u tmini (kosi) voljene osobe. U nekim stihovima se govori da se Aleksandar Veliki (Iskender) izgubio u tmini (tj. u kosi drage). Naime, Aleksandar je skrenuo s osnovnog pravca i tri godine, lutajući po tmini (*zulümât*) nije uspio pronaći pravi put do vode života.

Ova se riječ u divanskoj poeziji često koristi u simboličkome smislu, naime, njome se želi
prikazati sva ona ogromna teritorija koju je morao proći Aleksandar tražeći "vodu života"
(âb-i hayât). Vjerovjesnik Hızr,
koji se nalazio u društvu Aleksandrovom pronašao je put do
vode života kroz ovu tminu i
tako je postao besmrtan. Ovaj
termin ima poseban značaj u
tesavvufu. Naime, svaki čovjek
je u tmini (zulümât) dok ne pronađe pravi put.

Zühal, Saturn v. *Keyvân*, simbol velike nesreće. Oni koji se rode pod ovom "zvijezdom" su glupi, neznalice, škrti, lažljivi i loše naravi. Vlada sedmim nebom i po starim geografima gospodari sedmim klimatom (iklîm). U ovom kraju (iklîm) žive ljudi crne boje (Hindusi).

zühd, ustezanje od tjelesnih zadovoljstava, isposništvo, potpuno predavanje vjeri, v. binâ-i tarikat.

Zühre, grč. Afrodita, lat. Venus – Venera, prema astrolozima nalazi se na trećem katu nebesa. U

književnosti se naziva i Nahid. Zaštitnica je ljubavi i muzike. Prijatelj je Merkura ('Utârid) i Saturna (Zühal), a neprijatelj Sunca (Güneş), Mjeseca (Ay) i Marsa (Mirrîh). Po istočnim legendama ona je bila žena zavodnica koja je smela s uma Haruta i Maruta (v.) i nakon toga je postala zvijezda. Jedna od zvijezda kako se vjerovalo, tj. planeta Venera. U narodu je poznata kao pastirska zvijezda. Po narodnom vjerovanju koje je našlo odraza i u literaturi Venera je odraz umjerenosti, osjećajnosti i ljubavi.

#### Primjer:

Gün yüzlü mahum ile ben sohbet itdügümde Zuhre bakup îrakdan güklerde çeng çaldı.

(Ziya'î)

Dok sam sa mojim mjesecom lica poput sunca razgovarao Iz daleka je Zuhra (Venera) gledala, na nebesima je čeng (instrument) svirao.

Züleyha (Zelîha), junakinja priče o Jusufu i Zulejhi. v. Yûsuf.

U divanskoj poeziji Zulejha simbolizira katkad 'âşika, Jusuf u tom slučaju postaje simbol ma'şûka, v.

zü'l-'akl, tesavvufski termin koji označava onoga koji vidi Istinu u sebi, a ovaj svijet, kao odraz Istine, spolja. zülkâfiyeteyn, stih koji se rimuje na dva mjesta, tj. ima rimu i u nekim drugim riječima osim obavezne rime na kraju.

Zü'l-kifl, Božji poslanik koji se spominje u Kur'anu (al-Anbiyâ, 85 i 86) po strpljivosti zajedno sa Ismailom i Idrisom i zato ih je Bog obasuo milošću. Također se po dobru spominje (Sâd, 48) zajedno sa Ismailom i Eljese'om. Pošto Zü'l-kifl znači "Opskrbljeni" postoji mišljenje da se pod ovim imenom misli na Zekeriju, Yušu ili Iljasa. Taberi smatra da Zu'l-kifl nije Božji poslanik nego dobrî (posvećeni).

zülâl, voda, bistra izvorska voda, sinonim za  $\hat{a}b$  i  $s\hat{u}$ .

zülâl-ı vasl, voda susreta, slast koja daje život poput pitke vode.

Primjer:

Cânâ zülâl-i vaslını ağyâr umar uşşak umar Âb-i sehâb-i rahmete kâfir

müselman teşnedir.

(Bâkî)

O draga, ašici se nadaju slasti tvoga dolaska, suparnici se nadaju

Za vodom iz oblaka milosti ožednili su nevjernici, ali i muslimani.

zülf, soluf, pramen kose koji se pruža s obje strane lica. Jedan je od elemenata pri opisu ljepote u divanskoj poeziji, sredstvo pomoću kojeg se zavodi voljena osoba.

Primjer:

Zülfün mü ya gezende siyeh mâr-ı hambeham Kim pâsbân-ı genc-i nihân-i miyan olur.

(Nef'î)

Je li to tvoj soluf ili je crna zmija koja se prikrada Ili su to uvojci koji kao stražar čuvaju blago za pojasom?

Primjer:

Da ruke nezrelih ne dirnu Tvoje duge uvojke, Ja Rabbi, Ja Rabbi, Ja rabbi, srca u halki zikire!

(Hâfiz Şîrâzî)

zülf-i bîkarâr, nevjerni, nepostojani soluf.

Primjer:

Karâr ü sabrum alan zülf-i bîkarârundur Harab eden beni şöl çeşm-i pürhumârundur. (Ahmed-paşa)

Moju postojanost i moje strpljenje uzeo je tvoj nevjerni soluf Uništile su me i tvoje mahmurne oči.

zülf-i perîşân, raspršeni soluf, simbol je uzbuđenosti i rastrojenosti srca i stanja.

zümrütüankâ, mitska ptica feniks; v. sîmurg.

zünnâr, opasač, uže kojim se opasuju svećenici, monasi. U poeziji simbolizira kosu drage koja također opasuje ašika, odnosno veže ga za sebe. Simbolizira također nevjerstvo, nevjernika (v. küfr).

Primjer:

'Ukde-i zünnârına her kim dil baglamaz Ehl-i îmân olmaz ol 'âşıklarun güm râhıdur. Avnî (Sultan Mehmed Fatih)

Ko svoje srce ne veže za čvor njegova zunnara Ne može biti vjernik, taj je sišao sa puta ašika. (prijevod: Alena Ćatović)

Zünnûn, nadimak je tri osobe. Prva je Božji poslanik Yûnus koji je proživio četrdeset dana u utrobi ribe. Drugi je rob kojeg je egipatski vladar Mukavis poslao Muhammedu a. s., treći je Zünnûn Misrî, (v.) poznati mistik, porijeklom iz Egipta.

Zünnûn Misrî, Sevbân b. Ibrahîm, Ebü 'l-Feyz, spada u najranije sufije, rođen u gradu Ihmîn gdje se nalazi grob Imama Šafija. Otac mu je bio Abesinac. Umro je 245./859. godine. Bio je primjer znanja, pobožnosti i odgoja. U bogobojaznosti i irfanu (gnozi) bio je jedinstven. Po njemu mutesavvifi smatraju Allaha iznad svega i Allah njih drži iznad svega.



## **BIBLIOGRAFIJA**

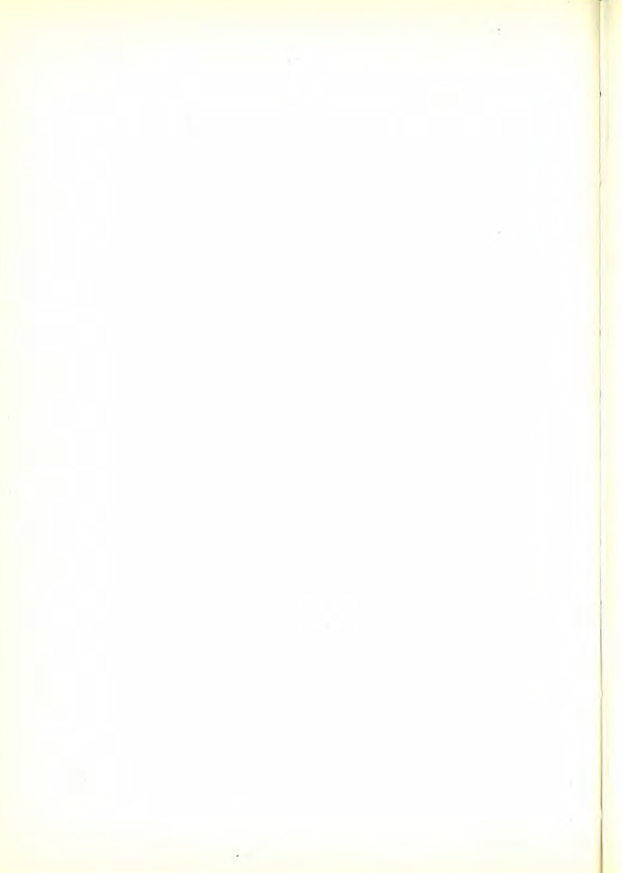
#### **IZVORI**

- 1. Sinan-paşa, Tazarrunâme, (priredio) A. Mertol Tulum, Istanbul, 1971., 408 pp.
- 2. Karahan, Abdülkadir, (Nef'î) Divanı'ndan seçemeler, Istanbul, 1986.
- 3. Onan, Necmettin Halil, Izahli Divan şiiri antolojisi, Istanbul, 1997.
- 4. Erol, Erdoğan, Sükkerî Hayati, Edebî Kişiliği ve Divanı, Ankara, 1994., 300 pp.
- 5. Yazıcıoğlu, Ahmed Bîcan, *Anwâru 'l-'âšikîn*, Istanbul, 1283. (1866.-67.), 409 pp. Isto djelo latinicom, s.a.
- 6. Šerifović, Fadil-paša, *Divan*. Preveo i priredio F. Nametak, prepjev: H. Hajdarević, Sarajevo, 2005.
- 7. Yunus Emre Divanı, Haz. Faruk Timurtaş, Ankara, 1980.
- 8. Khourchid, Saïd, La langue de Yunus Emre Contribution à l'histoire du Turc pre-ottoman, Ankara, 1991.
- 9. Çavuşoğlu, Mehmed, Necâti Bey Dîvanı'nın Tahlili, İstanbul, 1971.
- 10. Gölpınarlı, Abdulbâki, Mesnevi Tercûmesi ve Şerhi, I-II, Istanbul, 1981.
- 11. Gürgendereli, Müberra, Hasan Ziyâ'î Hayatı Eserleri Sanatı ve Divanı (İnceleme-Metin). Ankara, 2002.
- 12. Sabit, Bosnalı Alaeddin, Divan, Haz. Turgut Karacan, Sivas, 1991.
- Mevlana Dželaluddin Rumi, Divan-i Šems, preveo: Muamer Kodrić, Sarajevo, 2005.
- 14. Nizami, Lejla i Medžnun, preveo: Mehmed Karahodžić, Sarajevo, 2002.
- 15. Attar, Feriduddin Muhamed, *Govor ptica* (Mantiq al-tayr). Prijevod: Ahmed Ananda, Sarajevo, 2003.
- 16. Đukanović, Marija, Rimovana autobiografija Varvari Ali-paše, Beograd, 1967.

## LITERATURA

- 1. Tolasa, Harun, Ahmet-paşa'nin şiir dünyası, Ankara, 1973., 601 pp.
- 2. Nametak, Fehim, Fadil-paša Šerifović pjesnik i epigrafičar Bosne, Sarajevo, 1980., 282 pp.
- 3. Çelebioğlu, Amil, Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları, Istanbul, 1998.
- 4. Özon, Mustafa Nihat, Son Asır Türk Edebiyatı Tarihi, Istanbul, 1941., 483 pp.
- 5. Pala, Iskender, Ansiklopedik Divan şiiri sözlûğû, Ankara, 1995., 600 pp.
- 6. Pakalın, Mehmet Zeki, *Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü*. I III, İstanbul, 1946.
- 7. Gölpınarlı, Abdülbâki, *Tasavvuftan Dilimize Geçen Deyimler ve Atasözleri,* Istanbul, 2004.
- 8. Uludağ, Süleyman, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, İstanbul, 2002.
- 9. El-Hakim, Suad, *Ibnü'l Arabî Sözlüğü*, Çeviren: Ekrem Demirli, İstanbul, 2005.
- 10. Safer Baba, *Istilâhât-ı sofiyye fı vatanı asliye Tasavvuf terimleri*, Istanbul, 1998, 318 pp.
- 11. Tekin, Arslan, Edebiyatımızda isimler ve terimler. Istanbul, 1995., 668 pp.
- 12. Kurnaz, Cemil, Hayâlî-bey Divâni'nin tahlîli, Istanbul, 1996., 800 pp.
- 13. Onay, Ahmet Talat, Eski Türk Edebiyatında mazmunlar, Ankara, 1993., 500 pp.
- 14. Andrews, Walter G., Şiirin sesi, Toplumun Şarkısı, Osmanlı Gazelinde Anlam ve Gelenek, Istanbul, 2001., 245 pp.
- 15. Inalcık, Halil, Şair ve Patron Patrimonyal Devlet ve Sanet Üzerinde Sosyolojik bir Inceleme, Ankara, 2003., 90 pp.
- 16. Nametak, Fehim, Divanska književnost Bošnjaka, Sarajevo, 1997.
- 17. Divani Hafez, sedamdeset sehura s Hafezom. Prevod i komentari: Ahmed Ananda, Sarajevo, 2004.
- 18. Šiljak-Jesenković, Amina, "Prilog o razumijevanju tematske skupine okupljene pod pojmom vatan (domovina) u lirici Zekerijaa Sukerije", *Prilozi za orijentalnu filologiju*, 52-53, Sarajevo, 2004., str. 165-174.
- 19. Gačanin, Sabaheta, "Sakinama kao poetska forma divanske književnosti: Sakinama Zekerijjaa Sukkerije", *Prilozi za orijentalnu filologiju*, 52-53, Sarajevo, 2004., str. 149-163.
- 20. E. J. W. Gibb, Osmanlı Şiiri Tarihi, I-II. Ankara s.a., pp. 553; II, pp. 584.
- 21. Çavuşoglu, Mehmed, "Divan Şiiri", *Türk Dili*, Cilt LII, Sayı 415, 416, 417, Ankara, 1986., str. 1-16.
- 22. Çavuşoglu, Mehmed, "Kasîde", *Türk Dili,* cilt LII, sayı 415, 416, 417, Ankara, 1986, str. 17-77.
- 23. Çavuşoğlu, Mehmed, Yahya Bey ve Divanından Örnekler, Ankara, 1983.
- 24. İpekten, Hâlûk, Bâkî Hayatı Sanatı Eserleri, Ankara, 1993.

- 25. Dilçin, Cem, "Divan şiirinde Gazel", *Türk Dili*, cilt LII, sayı 415, 416, 417, Ankara, 1986., str. 78-247.
- 26. Dilçin, Cem. Örneklerle Türk Şiir Bilgisi. 7. Baskı. Ankara, 2004.
- 27. Timurtaş Faruk K. Tarih içinde Tirk Edebiyatı, 6. Baskı. Istanbul, 1999.
- 28. Osmanlı Uygarlığı 2, Yayına hazırlayanlar: Halil Inalcık Günsel Renda.
- 29. Seyyed Hossein Nasr, Islamska umjetnost i duhovnost. Sarajevo, 2005.
- 30. Seyyed Hossein Nasr, Živi sufizam. Ogledi o sufizmu. Sarajevo, 2004.
- 31. Mevlana Dželaluddin Rumi. *Divan-i Šems*. Preveo Muamer Kodrić. Sara-jevo, 2005.
- 32. Feriduddin Muhamed Attar. *Spomenica dobrih* (Tadhkirat al-Awliya). Preveo Muamer Kodrić. Sarajevo, 2004.
- 33. Sefercioğlu, M. Nejat, Nev'î Divânı'nın tahlîli, Ankara, 1990.
- 34. Şapolyo, Enver Behnan, Mezhepler ve Tarıkatlar Tarihi, İstanbul, 1964.
- 35. Sûleyman Çelebi, Vesiletü'n-Necât, Haz. Neclâ Pekolcay, Istanbul, 1980.
- 36. Güzel, Abdurrahman, Hacı Bektaş Velî ve Makâlât, Ankara, 2002.
- 37. Muhamed Lutfî, Hulâsatü'l-Hakayık, Istanbul, 1974.
- 38. Akar Metin, Türk Edebiyatında Manzûm Mîrac-nâmeler, Ankara, 1987.
- 39. Karahan Abdulkadır, İslâm-Türk Edebiyatında Kırk Hadis, İstanbul, 1964.
- 40. Karabulut, Ali Rıza-Yıldız, Ramazan, Gülzâr-ı Ma'nevî ve İbrahim Tennûrî, Ankara, 1978.
- 41. Bektaşi Gülleri, Haz. Cahit Öztelli, Istanbul, 1973.
- 42. Gencosman, Kemal Zeki, Türk Destanları, Istanbul, 1972.
- 43. Mesnevi-yi Şerif Aslı ve Sadeleştirmesiyle Manzum Nahifî Tercümesi, I-II. Haz. Amil Çelebioğlu, Istanbul, 1967.
- 44. Gölpınarlı, Abdulbâkî, Yunus Emre ve Tasavvuf, Istanbul, 1961.
- 45. Gölpinarlı, Abdulbâkî, Mevlevi âdâb ve erkânı, Istanbul, 1963.
- 46. Gölpınarlı, Abdulbâkî, Mevlâna'dan sonra Mevlevilik, İstanbul, 1983.
- 47. Meyerovitch, Eva de Vitray, Rûmî et le soufisme, Paris, 1977.
- 48. Fuzûlî Divânı Şerhi I-III, Haz. Ali Nihad Tarlan, Ankara, 1985.
- 49. Cem Sultan'ın Türkçe Divanı, Haz. Halıl Ersoylu, Ankara, 1989.
- 50. Pala, Iskender, Şi'r-Kadîm (Şiir Şerhleri), İstanbul, 1998.
- 51. İsen, Mustafa, Acıyı bal eylemek, Türk Edebiyatında Mersiye, Ankara, 1994.
- 52. Kerametlı, Can, Galata Mevlevihanesi Divan Edebiyatı Müzesi, s.l. 1977.
- 53. Tabatabai, Sejjid Muhamed Husejn, Ši'a u islamu, Zagreb, 1966.
- 54. Nikolson, Rejnold A., Sufizam mistici islama, Beograd, 2004.
- 55. Moker, Mubina, "Ezelsko prepoznavanje između Boga i čovjeka", *Znakovi vremena*, vol 8. br. 28. Sarajevo, 2005., str. 74-82.
- 56. *Divan Imama Homeinija*. S perzijskog prevela dr. Mubina Moker. Sarajevo 2006.



# SADRŽAJ

| Uvod                                                | 5   |
|-----------------------------------------------------|-----|
| Transkripcija                                       | 12  |
| Skraćenice                                          |     |
| Terminološki rječnik divanske i tesavvufske poezije | 15  |
| Bibliografija                                       | 267 |
| Literatura                                          |     |

CIP – Katalogizacija u publikaciji Nacionalna i univerzitetska biblioteka Bosne i Hercegovine, Sarajevo

82-1:28] (038) 82:81'46 (038)

### NAMETAK, Fehim

Pojmovnik divanske i tesavvufske književnosti / Fehim Nametak. – Sarajevo : Orijentalni institut, 2007. – 269 str. ; 24 cm

Bibliografija: str. 267-269

ISBN 978-9958-626-07-4

COBISS.BH-ID 15983622

