
237

ZAKLJUČAK

Proučavanje rukopisne građe na arapskom, turskom i perzijskom jeziku, 
pohranjene u zbirkama Bosne i Hercegovine, u korelaciji s analizom 
društveno-historijskog konteksta njenog nastanka, cirkulacije i recepcije, 
predstavlja ključni metodološki okvir za razumijevanje složenih odnosa 
između tradicije, inovacije i kulturne transmisije unutar islamske intelek-
tualne baštine u Bosni. Ovakav interdisciplinarni pristup omogućava ne 
samo slojevitu analizu tematskih, žanrovskih i formalnih obilježja rukopi-
sne produkcije, već i rekonstrukciju intelektualnih tokova te načina na koje 
su naučne, književne i duhovne tradicije islamskog svijeta bile prilagođa-
vane, reinterpretirane i integrirane u specifične društveno-historijske okol-
nosti Bosne. Produkcija, cirkulacija i recepcija rukopisne literature u Bosni 
bila je najintenzivnija u periodu od 16. do 19. stoljeća, tokom kojeg su 
rukopisna djela bila centralni medij intelektualnog, kulturnog i religijskog 
života. Stoga rukopisi iz navedenog perioda predstavljaju trajne svjedoke 
kontinuiranog razvoja naučne i obrazovne djelatnosti, te vrijedne izvore 
koji reflektiraju lokalne specifičnosti, sinteze i transformacije unutar šire 
islamske civilizacijske matrice, doprinoseći na taj način dubljem razumije-
vanju složenosti i bogatstva kulturne baštine Bosne i Hercegovine. 

Središnje mjesto u rukopisnoj produkciji i recepciji u osmanskoj 
Bosni, kako u sadržajnom tako i u funkcionalnom pogledu, zauzimala su 
djela posvećena razumijevanju, očuvanju i pravilnom prenošenju Kur’ana. 
Inače, kur’anski tekst predstavljao je osovinu oko koje su se tokom sto-
ljeća formirale i razvijale gotovo sve naučne discipline unutar islamske 
civilizacije. Kao temeljni izvor islamske objave, Kurʼan nije oblikovao 
isključivo teološke, pravne i etičke okvire islamske misli, već je potaknuo 
razvoj širokog spektra naučnih oblasti i disciplina. Njegove poruke postale 
su predmetom intenzivnog promišljanja, interpretacije i praktične pri-
mjene u najrazličitijim kontekstima, čime je otvoren prostor za formiranje 
i razgranavanje cijelog niza naučnih oblasti – od lingvistike, logike i filo-
zofije, preko prirodnih i medicinskih znanosti, do matematike, astronomije 
i drugih. U tom procesu nauka se nije razvijala kao izdvojena aktivnost, 



238 Dželila Babović

već kao integralni dio intelektualnog odgovora na Objavu, nastojeći uspo-
staviti sveobuhvatnije razumijevanje svijeta, čovjeka i njegove uloge. Dis-
cipline poput tefsira (tumačenja Kur’ana), fikha (islamskog prava), akaida 
(dogmatike) i tedžvida (pravilnog učenja Kur’ana) nastale su iz potrebe 
da se Božanska riječ razumije u njenom izvornom značenju, ali i da se 
ispravno interpretira, primjenjuje i sačuva kroz generacije. U tom procesu 
posebno mjesto pripadalo je lingvističkim naukama. Gramatika i leksiko-
grafija razvijale su se u neposrednoj vezi s kur’anskim tekstom, budući da 
je ovladavanje arapskim jezikom bilo ključ za religijsku, naučnu i admi-
nistrativnu pismenost. Arapski jezik nije bio samo sredstvo komunikacije, 
već i simbol intelektualnog i društvenog autoriteta, a njegovo normiranje i 
institucionalno usavršavanje predstavljali su važan čin očuvanja duhovnog 
integriteta i naučne dosljednosti unutar šireg islamskog svijeta. Komple-
mentarno s navedenim disciplinama, u bosanskohercegovačkim rukopi-
snim zbirkama prisutan je i respektabilan broj djela iz oblasti prirodnih 
nauka koji svjedoče o kontinuiranom zanimanju za matematiku, astrono-
miju, medicinu i druge prirodne nauke. 

Zajednička odlika svih rukopisnih djela na orijentalnim jezicima, saču-
vanih u zbirkama Bosne i Hercegovine, ogleda se u njihovoj izraženoj 
moralnoj i didaktičkoj funkciji. Etika, odnosno ahlak, ima temeljnu ulogu 
u svim islamskim naučnim disciplinama, budući da predstavlja duhovni 
i normativni okvir na kojem počiva cjelokupni intelektualni, kulturni 
i duhovni poredak islamske tradicije. U tom smislu, bez moralnog ute-
meljenja, discipline poput fikha, tefsira i hadisa, ali i oblasti kao što su 
astronomija, astrologija, književnost i druge nauke, gube svoju unutrašnju 
koherenciju i svrhu, jer usklađenost s moralnim načelima bila je neop-
hodna za ispravno razumijevanje, tumačenje i primjenu islamskih učenja. 
Shodno tome, ahlak se pojavljuje kao univerzalna vrijednosna matrica 
koja prožima sve grane islamskih nauka tako što povezuje teorijska znanja 
s duhovnim i moralnim vrijednostima, oblikujući način na koji su ta znanja 
prenošena, razumijevana i korištena unutar zajednice. U tom svjetlu, ruko-
pisna građa na arapskom, turskom i perzijskom jeziku ne svjedoči samo o 
bogatstvu i raznolikosti intelektualne produkcije, već i o trajnoj prisutnosti 
moralne dimenzije kao njenog unutrašnjeg temelja.



239
Naučno i kulturno naslijeđe Bosne i Hercegovine

Rukopisna baština na orijentalnim jezicima

Upravo ta snažna etička utemeljenost omogućila je da rukopisna djela 
istovremeno ispune i važnu pedagošku funkciju. Bez obzira na to da li su 
nastajala unutar formalnih obrazovnih institucija ili u vaninstitucionalnim 
obrazovnim praksama, ona su oblikovana s namjerom da prenose znanje, 
potiču intelektualni razvoj i olakšaju njegovo usvajanje. Na taj način ova 
djela zadobivaju udžbenički karakter u najširem smislu te riječi, potvr-
đujući njihovu ulogu ne samo u očuvanju, već i u kontinuiranoj obnovi 
znanja i vrijednosti koje su bile ključne za duhovni i intelektualni život i 
razvoj zajednice. U skladu s tim, najzastupljenija djela u rukopisnim zbir-
kama BiH u najvećem broju slučajeva služila su kao obavezna literatura u 
bosanskohercegovačkim mektebima ili medresama i bila su čvrsto integri-
rana u službeni obrazovni sistem. Ipak, iako su ta djela prevashodno nasta-
jala za potrebe nastavnog procesa, mnoga od njih prevazilazila su okvir 
školskog štiva i postajala nezaobilazna literatura za širi krug čitatelja zain-
teresiranih za pojedinačne naučne oblasti. Tome svjedoči i široka raspro-
stranjenost, kao i veliki broj sačuvanih prijepisa istih djela, što dodatno 
potvrđuje njihovu popularnost i trajnu relevantnost. Njihovu dugotrajnu 
recepciju omogućavala je i činjenica da obrazovni sistem u Osmanskom 
Carstvu nije bio podložan čestim reformama niti je mijenjao nastavne 
programe i metodologije u kraćim vremenskim intervalima. Naprotiv, isti 
udžbenici i nastavne prakse nerijetko su se zadržavali desetljećima, pa čak 
i stoljećima.

U kontekstu osmanskog obrazovnog sistema bilo je važno da djela s koji
ma učenici dolaze u kontakt tokom školovanja ne budu samo (pre)nosioci 
znanja, već i odraz dominantnih naučnih, moralnih i estetskih vrijednosti 
svoga vremena. Stoga je ključnu ulogu u nastavnom procesu imala i ličnost 
učitelja, čija su erudicija, akribičnost, metodičnost i sposobnost interpreta-
cije bili temeljni preduvjeti za uspješan obrazovni proces. U skladu s tim, 
usmena ili pismena tumačenja – šerhovi (komentari) – koje su učitelji izno-
sili u okviru predavanja, predstavljali su nezaobilazan segment nastavne 
prakse. Komentatori su nastojali temeljito razložiti i približiti učenicima 
kompleksne teme, prilagođavajući ih intelektualnim mogućnostima i 
potrebama obrazovnog konteksta. Odatle proizlazi i znatan broj komenta-
torskih djela prisutnih u bosanskohercegovačkim rukopisnim zbirkama, u 



240 Dželila Babović

kojima su obuhvaćene gotovo sve naučne oblasti – od religijskih i pravnih 
nauka, preko jezičkih i logičkih disciplina, do književnosti. Komentatorska 
praksa predstavlja jednu od najznačajnijih dimenzija recepcije i transmisije 
znanja u orijentalno-islamskoj tradiciji, dok komentari – bilo da su u napi-
sani u formi zasebnih komentatorskih djela, marginalnih bilješki, glosa ili 
kraćih napomena – odražavaju intenzitet, dubinu i složenost odnosa prema 
izvornom tekstu. Prisustvo komentara u rukopisima predstavlja pokazatelj 
njihove aktivne upotrebe i značaja u obrazovnoj i intelektualnoj praksi 
tog perioda. Zastupljenost određenog djela u nastavnom procesu, zajedno 
s njegovim komentarima, značajno je doprinosila i njegovoj široj i sveo-
buhvatnijoj recepciji, čineći ga dijelom intelektualnog habitusa zajednice. 

Komentari, bili oni afirmativni, kritički, interpretativni ili oponen-
tni, otkrivaju raznovrsne interese učenjaka, učitelja, učenika, ali i šireg 
kruga čitatelja u Bosni. Posebno je važna činjenica da su bošnjački autori 
komentara često ulazili u dijalog s frekventnim i autoritativnim djelima, 
potvrđujući time ne samo prihvatanje već i proaktivan doprinos global-
nim tokovima islamske misli. Komentar se, u tom smislu, može shvatiti 
kao autentičan izraz intelektualnog susreta jednog autora s djelom koje 
komentira – kao proces u kojem se oblikuje nova misaona pozicija, često 
unutar jasno određenih epistemoloških i kulturnih okvira. Istovremeno, 
komentari omogućavaju uvid u dinamiku intelektualnog života, u način 
na koji su se tekstovi čitali, interpretirali, uspoređivali i, konačno, živjeli. 
O tome svjedoče i brojne marginalne zabilješke u rukopisima koje donose 
primjedbe, sugestije ili reakcije na određene dijelove teksta. U njima se, 
često, jasno razaznaje prisustvo ne samo prepisivača već i čitalaca koji su 
aktivno intervenirali u tekstualnu strukturu djela, bilo poređenjem s drugim 
primjercima, bilo iskazivanjem vlastitog stava, dopune ili ispravke. Ovi 
prateći elementi rukopisa nisu bili tek pomoćne bilješke, već su predstav-
ljali dinamične alate u procesu učenja, tumačenja i prilagođavanja nauč-
nih spoznaja specifičnim potrebama i okolnostima bosanskohercegovačke 
zajednice. Kroz njih se može pratiti kontinuitet prijenosa znanja, ali i krea-
tivni doprinos bošnjačkih učenjaka u interpretaciji i primjeni nauka unutar 
okvira islamske intelektualne tradicije. Takve zabilješke dodatno potvrđuju 



241
Naučno i kulturno naslijeđe Bosne i Hercegovine

Rukopisna baština na orijentalnim jezicima

da prepisivanje, kao i samo čitanje rukopisa, nije bio mehanički čin, već 
kognitivni proces koji je uključivao pažljivo promišljanje sadržaja. 

Uzimajući u obzir sve navedeno, nesporno je da rukopisna djela i tra-
dicija u Bosni i Hercegovini, sa svojim bogatstvom jezičkih, tematskih 
i kulturnih slojeva, predstavljaju autentično i neprocjenjivo duhovno i 
materijalno naslijeđe koje čini osnovu za rekonstruiranje i ilustraciju nauč-
nih, kulturnih i prosvjetnih prilika u određenim historijskim i kulturološ-
kim kontekstima. Njihova analiza značajno doprinosi širem sagledavanju 
procesa formiranja kulturnog identiteta Bosne i Hercegovine unutar kom-
pleksnih historijskih matrica osmanskog i postosmanskog perioda, te na taj 
način rukopisi prestaju biti statični dokumenti, i postaju živi mediji intelek-
tualne i duhovne komunikacije, koji su oblikovali kolektivni naučni i etički 
diskurs osmanske Bosne. Imajući u vidu kontinuitet rukopisne tradicije na 
prostoru Bosne i Hercegovine kroz gotovo pet stoljeća, zbirke rukopisa na 
arapskom, turskom i perzijskom jeziku danas predstavljaju dragocjeno i 
trajno naučno, duhovno, kulturno i materijalno naslijeđe, svjedočeći o više-
stoljetnoj intelektualnoj i kulturnoj historiji ovih prostora.

Analiza stručnih i naučnih radova baštinika ovog rukopisnog blaga 
pokazuje da je od kraja 20. stoljeća uočljiv porast primjene savremenih 
naučnih metodologija u obradi i interpretaciji rukopisne baštine Bosne i 
Hercegovine. Istraživači su počeli planski i sistematski pristupati ne samo 
tekstualnoj analizi samih rukopisa, već i proučavanju dodatnih, često margi-
nalnih elemenata – kao što su marginalije, kolofoni, vlasnički zapisi i drugi 
prateći sadržaji – koji pružaju dragocjene informacije o društveno-historij-
skom kontekstu nastanka, korištenja i prenošenja ovih djela. Najznačajniji 
doprinos u ovom pravcu dali su bosanskohercegovački istraživači i nauč-
nici okupljeni oko Orijentalnog instituta i Gazi Husrev-begove biblioteke 
u Sarajevu, ali i drugi domaći i međunarodni istraživači čiji su rezultati 
najčešće objavljivani u publikacijama poput časopisa Prilozi za orijen-
talnu filologiju i Anali Gazi Husrev-begove biblioteke, te drugim relevan-
tnim domaćim i stranim naučnim časopisima. Ovim pristupom rukopisna 
baština Bosne i Hercegovine afirmira se kao dinamičan prostor višeslojne 
kulturne i intelektualne transmisije, gdje se savremeni naučni diskursi, koji 
objedinjuju filološku preciznost, tekstološku analizu i poststrukturalne 



242 Dželila Babović

interpretativne paradigme, koriste za dublje razumijevanje samih tekstova 
i složenih procesa njihove recepcije, prijenosa i transformacije unutar 
kolektivnog kulturnog pamćenja. U tom smislu, rukopisi se ne tretiraju 
više kao statični predmeti konzervacije, već kao živi mediji intelektualne 
i duhovne komunikacije u kojima se isprepliću tekstualni i komentatorski 
slojevi, marginalni zapisi, kao i autorski i prepisivački doprinosi, stvara-
jući tako bogatu i jedinstvenu mrežu kolektivnog diskursa.

Ova interpretativna paradigma jasno ukazuje na to da rukopisne zbirke 
nisu tek pasivni arhivi prošlosti, već dinamični prostori kontinuiranog 
učenja, reinterpretacije i prenošenja kulturnih vrijednosti koje oblikuju 
identitet zajednice kroz generacije. Rukopisna građa Bosne i Hercegovine, 
u tom kontekstu, predstavlja vjerodostojnog svjedoka višestoljetne duhovne 
i kulturne historije regije koja je, iako smještena na periferiji Osmanskog 
Carstva, aktivno doprinosila njegovom civilizacijskom razvoju. Zahvalju-
jući savremenim projektima stručne obrade, digitalizacije, katalogizacije 
i naučne valorizacije, rukopisna građa izlazi iz zatvorenih depoa u javni i 
naučni prostor, postajući dostupna globalnoj istraživačkoj zajednici kao 
relevantan izvor za interdisciplinarna istraživanja pismenosti i kulturno-
historijskih procesa u Bosni i Hercegovini, ali i u širem, transkulturalnom 
kontekstu.


