ZAKLJUCAK

Proucavanje rukopisne grade na arapskom, turskom i perzijskom jeziku,
pohranjene u zbirkama Bosne i1 Hercegovine, u korelaciji s analizom
drustveno-historijskog konteksta njenog nastanka, cirkulacije i1 recepcije,
predstavlja klju¢ni metodoloski okvir za razumijevanje sloZzenih odnosa
izmedu tradicije, inovacije 1 kulturne transmisije unutar islamske intelek-
tualne bastine u Bosni. Ovakav interdisciplinarni pristup omogucava ne
samo slojevitu analizu tematskih, Zanrovskih i formalnih obiljezja rukopi-
sne produkecije, ve¢ 1 rekonstrukciju intelektualnih tokova te nacina na koje
su naucne, knjizevne 1 duhovne tradicije islamskog svijeta bile prilagoda-
vane, reinterpretirane i integrirane u specifi¢ne drustveno-historijske okol-
nosti Bosne. Produkcija, cirkulacija i recepcija rukopisne literature u Bosni
bila je najintenzivnija u periodu od 16. do 19. stolje¢a, tokom kojeg su
rukopisna djela bila centralni medij intelektualnog, kulturnog i religijskog
Zivota. Stoga rukopisi iz navedenog perioda predstavljaju trajne svjedoke
kontinuiranog razvoja nauc¢ne 1 obrazovne djelatnosti, te vrijedne izvore
koji reflektiraju lokalne specificnosti, sinteze i transformacije unutar Sire
islamske civilizacijske matrice, doprinosec¢i na taj nacin dubljem razumije-
vanju slozenosti 1 bogatstva kulturne basStine Bosne 1 Hercegovine.
SrediSnje mjesto u rukopisnoj produkciji i recepciji u osmanskoj
Bosni, kako u sadrzajnom tako i u funkcionalnom pogledu, zauzimala su
djela posvecena razumijevanju, ocuvanju i pravilnom prenoSenju Kur’ana.
Inace, kur’anski tekst predstavljao je osovinu oko koje su se tokom sto-
lje¢a formirale i razvijale gotovo sve naucne discipline unutar islamske
civilizacije. Kao temeljni izvor islamske objave, Kur’an nije oblikovao
iskljucivo teoloske, pravne i eticke okvire islamske misli, ve¢ je potaknuo
razvoj Sirokog spektra nau¢nih oblasti i disciplina. Njegove poruke postale
su predmetom intenzivnog promisljanja, interpretacije 1 prakti¢ne pri-
1 razgranavanje cijelog niza nauc¢nih oblasti — od lingvistike, logike i filo-
zofije, preko prirodnih 1 medicinskih znanosti, do matematike, astronomije
1 drugih. U tom procesu nauka se nije razvijala kao izdvojena aktivnost,

237



238 DZELILA BABOVIC

ve¢ kao integralni dio intelektualnog odgovora na Objavu, nastojeci uspo-
staviti sveobuhvatnije razumijevanje svijeta, covjeka i njegove uloge. Dis-
cipline poput tefsira (tumacenja Kur’ana), fikha (islamskog prava), akaida
(dogmatike) 1 tedzvida (pravilnog ucenja Kur’ana) nastale su iz potrebe
da se Bozanska rije¢ razumije u njenom izvornom znacenju, ali i da se
ispravno interpretira, primjenjuje 1 sacuva kroz generacije. U tom procesu
posebno mjesto pripadalo je lingvistickim naukama. Gramatika 1 leksiko-
grafija razvijale su se u neposrednoj vezi s kur’anskim tekstom, buduci da
je ovladavanje arapskim jezikom bilo kljuc za religijsku, nau¢nu i admi-
nistrativnu pismenost. Arapski jezik nije bio samo sredstvo komunikacije,
ve¢ 1 simbol intelektualnog i druStvenog autoriteta, a njegovo normiranje i
institucionalno usavrsavanje predstavljali su vazan ¢in o¢uvanja duhovnog
integriteta 1 nauc¢ne dosljednosti unutar Sireg islamskog svijeta. Komple-
mentarno s navedenim disciplinama, u bosanskohercegovackim rukopi-
snim zbirkama prisutan je i respektabilan broj djela iz oblasti prirodnih
nauka koji svjedoce o kontinuiranom zanimanju za matematiku, astrono-
miju, medicinu i druge prirodne nauke.

Zajednicka odlika svih rukopisnih djela na orijentalnim jezicima, sacu-
vanih u zbirkama Bosne 1 Hercegovine, ogleda se u njihovoj izrazenoj
moralnoj i didakti¢koj funkciji. Etika, odnosno ahlak, ima temeljnu ulogu
u svim islamskim nau¢nim disciplinama, budu¢i da predstavlja duhovni
1 normativni okvir na kojem pociva cjelokupni intelektualni, kulturni
1 duhovni poredak islamske tradicije. U tom smislu, bez moralnog ute-
meljenja, discipline poput fikha, tefsira i hadisa, ali 1 oblasti kao Sto su
astronomija, astrologija, knjizevnost i druge nauke, gube svoju unutrasnju
koherenciju i svrhu, jer uskladenost s moralnim nacelima bila je neop-
hodna za ispravno razumijevanje, tumacenje i primjenu islamskih ucenja.
Shodno tome, ahlak se pojavljuje kao univerzalna vrijednosna matrica
koja prozima sve grane islamskih nauka tako $to povezuje teorijska znanja
s duhovnim 1 moralnim vrijednostima, oblikuju¢i nacin na koji su ta znanja
prenosSena, razumijevana 1 koriStena unutar zajednice. U tom svjetlu, ruko-
pisna grada na arapskom, turskom i perzijskom jeziku ne svjedoc¢i samo o
bogatstvu i raznolikosti intelektualne produkecije, vec 1 o trajnoj prisutnosti
moralne dimenzije kao njenog unutrasnjeg temelja.



NAUCNO I KULTURNO NASLIUEDE BOSNE 1 HERCEGOVINE
RUKOPISNA BASTINA NA ORIJENTALNIM JEZICIMA 239

Upravo ta snazna eticka utemeljenost omogucila je da rukopisna djela
istovremeno ispune i vaznu pedagosku funkciju. Bez obzira na to da li su
nastajala unutar formalnih obrazovnih institucija ili u vaninstitucionalnim
obrazovnim praksama, ona su oblikovana s namjerom da prenose znanje,
poticu intelektualni razvoj 1 olakSaju njegovo usvajanje. Na taj nacin ova
djela zadobivaju udzbenicki karakter u najSirem smislu te rijeci, potvr-
dujuci njihovu ulogu ne samo u ocuvanju, ve¢ i u kontinuiranoj obnovi
znanja i vrijednosti koje su bile kljucne za duhovni i intelektualni zivot i
razvoj zajednice. U skladu s tim, najzastupljenija djela u rukopisnim zbir-
kama BiH u najvecem broju slucajeva sluzila su kao obavezna literatura u
bosanskohercegovackim mektebima ili medresama i bila su ¢vrsto integri-
rana u sluzbeni obrazovni sistem. Ipak, iako su ta djela prevashodno nasta-
jala za potrebe nastavnog procesa, mnoga od njih prevazilazila su okvir
Skolskog Stiva 1 postajala nezaobilazna literatura za $iri krug Citatelja zain-
teresiranih za pojedinacne naucne oblasti. Tome svjedoci i Siroka raspro-
stranjenost, kao 1 veliki broj sacuvanih prijepisa istih djela, Sto dodatno
potvrduje njihovu popularnost i trajnu relevantnost. Njihovu dugotrajnu
recepciju omogucavala je i ¢injenica da obrazovni sistem u Osmanskom
Carstvu nije bio podlozan Cestim reformama niti je mijenjao nastavne
programe i metodologije u kra¢im vremenskim intervalima. Naprotiv, isti
udzbenici i nastavne prakse nerijetko su se zadrzavali desetlje¢ima, pa Cak
1 stolje¢ima.

U kontekstu osmanskog obrazovnog sistema bilo je vazno da djela s koji-
ma ucenici dolaze u kontakt tokom Skolovanja ne budu samo (pre)nosioci
znanja, ve¢ 1 odraz dominantnih nau¢nih, moralnih 1 estetskih vrijednosti
svoga vremena. Stoga je kljucnu ulogu u nastavnom procesu imala i licnost
ucitelja, €ija su erudicija, akribi¢nost, metodi¢nost i sposobnost interpreta-
cije bili temeljni preduvjeti za uspjeSan obrazovni proces. U skladu s tim,
usmena ili pismena tumacenja — Serhovi (komentari) — koje su ucitelji izno-
sili u okviru predavanja, predstavljali su nezaobilazan segment nastavne
prakse. Komentatori su nastojali temeljito razloziti 1 pribliziti u¢enicima
kompleksne teme, prilagodavaju¢i ih intelektualnim moguénostima i
potrebama obrazovnog konteksta. Odatle proizlazi i znatan broj komenta-
torskih djela prisutnih u bosanskohercegovackim rukopisnim zbirkama, u



240 DzZELILA BABOVIC

kojima su obuhvacene gotovo sve naucne oblasti — od religijskih 1 pravnih
nauka, preko jezickih i logickih disciplina, do knjizevnosti. Komentatorska
praksa predstavlja jednu od najznacajnijih dimenzija recepcije i transmisije
znanja u orijentalno-islamskoj tradiciji, dok komentari — bilo da su u napi-
sani u formi zasebnih komentatorskih djela, marginalnih biljeski, glosa ili
kra¢ih napomena — odrazavaju intenzitet, dubinu i slozenost odnosa prema
izvornom tekstu. Prisustvo komentara u rukopisima predstavlja pokazatel]
njihove aktivne upotrebe i znacaja u obrazovnoj i intelektualnoj praksi
tog perioda. Zastupljenost odredenog djela u nastavnom procesu, zajedno
s njegovim komentarima, znacajno je doprinosila i njegovoj §iroj 1 sveo-

Komentari, bili oni afirmativni, kriticki, interpretativni ili oponen-
tni, otkrivaju raznovrsne interese ucenjaka, ucitelja, ucenika, ali 1 Sireg
kruga citatelja u Bosni. Posebno je vazna ¢injenica da su bosnjacki autori
komentara Cesto ulazili u dijalog s frekventnim i autoritativnim djelima,
potvrdujuci time ne samo prihvatanje ve¢ 1 proaktivan doprinos global-
nim tokovima islamske misli. Komentar se, u tom smislu, moze shvatiti
kao autenti¢an izraz intelektualnog susreta jednog autora s djelom koje
komentira — kao proces u kojem se oblikuje nova misaona pozicija, ¢esto
unutar jasno odredenih epistemoloskih i kulturnih okvira. Istovremeno,
komentari omogucavaju uvid u dinamiku intelektualnog zivota, u nacin
na koji su se tekstovi Citali, interpretirali, usporedivali 1, konacno, Zivjeli.
O tome svjedoce i brojne marginalne zabiljeske u rukopisima koje donose
primjedbe, sugestije ili reakcije na odredene dijelove teksta. U njima se,
¢esto, jasno razaznaje prisustvo ne samo prepisivaca vec i Citalaca koji su
aktivno intervenirali u tekstualnu strukturu djela, bilo poredenjem s drugim
primjercima, bilo iskazivanjem vlastitog stava, dopune ili ispravke. Ovi
prateci elementi rukopisa nisu bili tek pomoc¢ne biljeske, ve¢ su predstav-
ljali dinamicne alate u procesu ucenja, tumacenja i prilagodavanja nauc-
nih spoznaja specificnim potrebama i okolnostima bosanskohercegovacke
zajednice. Kroz njih se mozZe pratiti kontinuitet prijenosa znanja, ali 1 krea-
tivni doprinos bosnjackih u¢enjaka u interpretaciji i primjeni nauka unutar
okvira islamske intelektualne tradicije. Takve zabiljeske dodatno potvrduju



NAUCNO I KULTURNO NASLIUEDE BOSNE 1 HERCEGOVINE
RUKOPISNA BASTINA NA ORIJENTALNIM JEZICIMA 241

da prepisivanje, kao 1 samo ¢itanje rukopisa, nije bio mehanicki ¢in, veé
kognitivni proces koji je ukljucivao pazljivo promisljanje sadrzaja.

Uzimajucéi u obzir sve navedeno, nesporno je da rukopisna djela i tra-
dicija u Bosni 1 Hercegovini, sa svojim bogatstvom jezickih, tematskih
1 kulturnih slojeva, predstavljaju autenti¢no i neprocjenjivo duhovno i
materijalno naslijede koje ¢ini osnovu za rekonstruiranje i ilustraciju nauc-
nih, kulturnih 1 prosvjetnih prilika u odredenim historijskim 1 kulturolos-
kim kontekstima. Njihova analiza znac¢ajno doprinosi Sirem sagledavanju
procesa formiranja kulturnog identiteta Bosne i Hercegovine unutar kom-
pleksnih historijskih matrica osmanskog i postosmanskog perioda, te na taj
nacin rukopisi prestaju biti staticni dokumenti, 1 postaju zivi mediji intelek-
tualne 1 duhovne komunikacije, koji su oblikovali kolektivni naucni i eticki
diskurs osmanske Bosne. Imaju¢i u vidu kontinuitet rukopisne tradicije na
prostoru Bosne i Hercegovine kroz gotovo pet stoljeca, zbirke rukopisa na
arapskom, turskom i perzijskom jeziku danas predstavljaju dragocjeno i
trajno nauc¢no, duhovno, kulturno 1 materijalno naslijede, svjedoceci o vise-
stoljetnoj intelektualnoj i kulturnoj historiji ovih prostora.

Analiza stru¢nih i nau¢nih radova bastinika ovog rukopisnog blaga
pokazuje da je od kraja 20. stoljeca uocljiv porast primjene savremenih
nauc¢nih metodologija u obradi i interpretaciji rukopisne bastine Bosne i
Hercegovine. Istrazivaci su poceli planski i sistematski pristupati ne samo
tekstualnoj analizi samih rukopisa, ve¢ 1 proucavanju dodatnih, cesto margi-
nalnih elemenata — kao $to su marginalije, kolofoni, vlasnicki zapisi i drugi
pratec¢i sadrzaji — koji pruzaju dragocjene informacije o drustveno-historij-
skom kontekstu nastanka, koriStenja 1 prenoSenja ovih djela. Najznacajniji
doprinos u ovom pravcu dali su bosanskohercegovacki istrazivaci i nauc-
nici okupljeni oko Orijentalnog instituta i Gazi Husrev-begove biblioteke
u Sarajevu, ali 1 drugi domaci 1 medunarodni istrazivaci €iji su rezultati
naj¢eS¢e objavljivani u publikacijama poput Casopisa Prilozi za orijen-
talnu filologiju 1 Anali Gazi Husrev-begove biblioteke, te drugim relevan-
tnim domacim 1 stranim nau¢nim ¢asopisima. Ovim pristupom rukopisna
bastina Bosne i Hercegovine afirmira se kao dinamican prostor viseslojne
kulturne i intelektualne transmisije, gdje se savremeni naucni diskursi, koji
objedinjuju filoloSku preciznost, tekstoloSku analizu 1 poststrukturalne



242 DZELILA BABOVIC

interpretativne paradigme, koriste za dublje razumijevanje samih tekstova
1 slozenih procesa njihove recepcije, prijenosa i transformacije unutar
kolektivnog kulturnog pamcéenja. U tom smislu, rukopisi se ne tretiraju
vise kao stati¢ni predmeti konzervacije, ve¢ kao zivi mediji intelektualne
1 duhovne komunikacije u kojima se ispreplicu tekstualni i komentatorski
slojevi, marginalni zapisi, kao 1 autorski i prepisivacki doprinosi, stvara-
juci tako bogatu 1 jedinstvenu mrezu kolektivnog diskursa.

Ova interpretativna paradigma jasno ukazuje na to da rukopisne zbirke
nisu tek pasivni arhivi proslosti, ve¢ dinamicni prostori kontinuiranog
ucenja, reinterpretacije 1 prenoSenja kulturnih vrijednosti koje oblikuju
identitet zajednice kroz generacije. Rukopisna grada Bosne i Hercegovine,
utom kontekstu, predstavlja vjerodostojnog svjedoka visestoljetne duhovne
1 kulturne historije regije koja je, iako smjeStena na periferiji Osmanskog
Carstva, aktivno doprinosila njegovom civilizacijskom razvoju. Zahvalju-
juci savremenim projektima strucne obrade, digitalizacije, katalogizacije
1 naucne valorizacije, rukopisna grada izlazi iz zatvorenih depoa u javni 1
naucni prostor, postaju¢i dostupna globalnoj istrazivackoj zajednici kao
relevantan izvor za interdisciplinarna istrazivanja pismenosti i kulturno-
historijskih procesa u Bosni 1 Hercegovini, ali 1 u Sirem, transkulturalnom
kontekstu.



